
1 
 

Esistenza oggettiva del Cosmo 
 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp.  166-167 

Registrazione b166, voce del Maestro Kempis 

 

Kempis: “I più grandi nemici dell’umanità sono i rivoluzionari perché con le loro azioni, ed anche 

meno, con i loro discorsi, con le loro idee, turbano la tranquillità degli ambienti, dei benpensanti, di 

coloro insomma che cominciano ad adagiarsi su posizioni acquisite e che danno una certa 

tranquillità. Ebbene, lo stesso Cristo, Suo malgrado, fu un rivoluzionario e seguendo questo 

paradosso potremmo dire che Egli fu il peggiore malfattore dell’umanità, perché cominciò con 

l’istillare nuove idee in quelle che i suoi contemporanei avevano già acquisito, adattato ai propri 

modi di vivere, ai propri egoismi, ai propri tornaconti. Istillando nuove idee turbò la tranquillità di 

tante creature; non solo, ma addirittura molti, che non lo compresero, diventarono «gli illusi» e più 

il tempo passava, più gli illusi crescevano, più le Sue idee erano male interpretate; fino a che non si 

eressero dei roghi per bruciare chi si pensava andasse contro quello che ciascuno credeva essere la 

Verità portata dal Cristo, o chi, più platealmente, era contro gli interessi di una qualche parte. Quindi 

se il Cristo non fosse stato il Figlio di Dio, indubbiamente da questo punto di vista, sarebbe stato il 

più grande malfattore dell’umanità! Impallidiscono le stragi delle guerre in confronto alle notti di 

San Bartolomeo ed a tutti i roghi dell’Inquisizione che nel nome di Cristo si sono eretti! Eppure – 

ermeticità del Vero – il Cristo è il Maestro per eccellenza, il Signore della Terra. Chi ci capisce 

qualcosa, indubbiamente, è bravo. Ancora un paradosso, ancora un controsenso! Ma proprio questo 

parlare di Kempis turba e mette in movimento ciò che, finalmente, con tanta pazienza e tanta buona 

volontà, eravate riusciti a capire! Figli e fratelli, il progresso è fatto di questo. Le nuove idee – anche 

se non capovolgono quello che fino ad allora si era creduto, ma anzi lo esplicano ulteriormente – 

sono destinate a produrre questi fermenti. Gli uomini, da un eccesso all’altro, girano intorno alla 

linea diritta dei nuovi concetti e vibrano, quasi fossero particelle attratte o respinte. In questo 

alternarsi da una posizione all’altra, finalmente si giunge a percorrere il nuovo concetto nel senso, 

nella direzione esatta. Ma ecco che, non appena questa direzione è raggiunta, non appena questo 

alternarsi accenna a diventare, da una linea a zig e zag, una linea retta, ecco che proprio allora un 

«guastafeste» presenta un nuovo modo di vedere e, da capo, il fermento ha nuovamente inizio. 

Tutto è vibrazione, tutto è passaggio, tutto è movimento nel Cosmo; eppure se noi confrontiamo il 

moto unidirezionale di un Cosmo, rispetto al moto assoluto, vediamo il Cosmo come fermo.” 

Il Maestro Kempis inizia questo paragrafo, fra i primi del libro “Oltre l’illusione” dedicati 

all’insegnamento esoterico, con questo inciso che apparentemente sembra non 

riguardare il tema dell’insegnamento esoterico, ma se riflettiamo bene ci rendiamo conto 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

della sua importanza, esso è la spiegazione di come i Maestri svilupperanno la Loro 

dottrina. Nel libro “Dai mondi invisibili” la realtà della quale parlano è duale (io e non-io) 

ed interpretata secondo la logica del divenire. I Maestri parlano della realtà secondo la 

percezione che la normale mente umana ha. In quel caso siamo ben lontani da 

immaginare o pensare il mondo diversamente da come ci appare. Ora però le Guide del 

Cerchio propongono un salto di qualità, invitano a ragionare come si penserebbe in una 

dimensione non più duale e basata sulla visione della Realtà Essere. Questa è la Loro vera 

rivoluzione, che non rinnega il divenire in quanto modalità di percezione dovuta a certe 

limitazioni della coscienza, ma la supera perché presuppone coscienze meno limitate e 

perciò capaci di comprendere una dimensione più aderente alla Realtà Assoluta, che è in 

essere. 

Kempis: “«Ma il Cosmo – direte voi – invece si muove». Certo che si muove. Ed ecco la vostra 

discussione di questa sera. Volete sapere se questo Cosmo, come gli altri, si consuma, finisce, cessa 

di esistere nel piano relativo. Come potete voi vedere nell’Assoluto, laddove tutto è eternamente 

presente – nel senso che non vi è scorrere di tempo, né misurarsi di spazio – la Manifestazione del 

Cosmo? Come è possibile vedere nell’Assoluto, cioè nella Realtà, l’esistenza di un Cosmo? Voi sapete 

che un Cosmo non è la Realtà Assoluta, di Assoluto non v’è che Lui. Tutto ciò che non è Assoluto è 

relativo; il Cosmo, quindi, è relativo, pur tuttavia è contenuto nell’Assoluto. Un Cosmo, come 

relativo, non è in una condizione di esistere di Eterno Presente, cioè senza tempo e senza spazio, 

perché solo l’Assoluto è in questa condizione di esistere. Il relativo ha quindi un tempo ed uno 

spazio. «E come – direte voi – ciò che ha tempo e spazio può essere contenuto in ciò che non ha 

tempo e non ha spazio?». La risposta è: «Perché il relativo nell’Eterno Presente non esiste quale voi 

e noi in questo momento lo vediamo, lo sentiamo, lo misuriamo. La sensazione di tempo e di spazio 

quale la conosciamo è del Cosmo; solo qui ha senso, valore e rilievo». Pur tuttavia il Cosmo, la 

Manifestazione, è contenuta nell’Assoluto ed è contenuta nel modo in cui esiste oggettivamente. 

Esiste dunque oggettivamente? Un Cosmo esiste oggettivamente, perché tutto è contenuto 

nell’Assoluto, e tutto quanto è contenuto nell’Assoluto ha quindi un’esistenza reale ed oggettiva, la 

quale è cosa tutt’affatto diversa da quella che voi in questo momento state vivendo. Non si può 

quindi, ripeto, dire che questo Cosmo quale voi e noi lo sentiamo, lo viviamo, lo misuriamo ora in 

questo momento, tale è nell’Assoluto, nell’Eterno Presente, perché è inconcepibile che ciò che ha 

tempo, spazio, trascorrere, misura e dimensione, esista con questo tempo con questo spazio con 

questa misura e con questa dimensione, in ciò che non ha tempo, non ha spazio, non ha dimensione. 

Pur tuttavia – altro paradosso – lì vi esiste, perché niente di ciò che esiste può essere al di fuori 

dell’Assoluto. Sottolineo: la sensazione del tempo e dello spazio è una sensazione, la quale tale si 

rivela ed acquista aspetto di realtà misurabile, controllabile, discopribile in laboratorio, 

sperimentabile, solo nell’ambito e nei limiti del Cosmo.” 



3 
 

Kempis concilia il divenire con l’essere, in quanto la visione del divenire è una nostra 

percezione, ma poiché noi siamo nell’Assoluto, anch’essa fa parte dell’Assoluto, ma da 

Lui viene percepita anche nella sua dimensione di trascendenza, mentre attraverso i 

sentire relativi, cioè noi, dà corpo anche alla realtà del divenire, quando esprime il Suo 

aspetto immanente. In altre parole, il mondo che noi percepiamo è sempre reale, ma 

quale lo percepiamo lo è tale solo attraverso di noi, in quanto l’Assoluto ha la dimensione 

d’immanenza, mentre la sua esistenza acquista una differente realtà come è percepita 

dall’Assoluto, nello Suo stato di trascendenza.  


