Esistenza oggettiva del Cosmo

Commenti a cura di Andrea Innocenti
Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,! pp. 166-167

Registrazione b166, voce del Maestro Kempis

Kempis: “I piu grandi nemici dell’'umanita sono i rivoluzionari perché con le loro azioni, ed anche
meno, con i loro discorsi, con le loro idee, turbano la tranquillita degli ambienti, dei benpensanti, di
coloro insomma che cominciano ad adagiarsi su posizioni acquisite e che danno una certa
tranquillita. Ebbene, lo stesso Cristo, Suo malgrado, fu un rivoluzionario e seguendo questo
paradosso potremmo dire che Egli fu il peggiore malfattore dell’'umanita, perché comincid con
I'istillare nuove idee in quelle che i suoi contemporanei avevano gia acquisito, adattato ai propri
modi di vivere, ai propri egoismi, ai propri tornaconti. Istillando nuove idee turbo la tranquillita di
tante creature; non solo, ma addirittura molti, che non lo compresero, diventarono «gli illusi» e piu
il tempo passava, piu gli illusi crescevano, piu le Sue idee erano male interpretate; fino a che non si
eressero dei roghi per bruciare chi si pensava andasse contro quello che ciascuno credeva essere la
Verita portata dal Cristo, o chi, piu platealmente, era contro gli interessi di una qualche parte. Quindi
se il Cristo non fosse stato il Figlio di Dio, indubbiamente da questo punto di vista, sarebbe stato il
piu grande malfattore dell’'umanita! Impallidiscono le stragi delle guerre in confronto alle notti di
San Bartolomeo ed a tutti i roghi dell’Inquisizione che nel nome di Cristo si sono eretti! Eppure —
ermeticita del Vero — il Cristo & il Maestro per eccellenza, il Signore della Terra. Chi ci capisce
gualcosa, indubbiamente, € bravo. Ancora un paradosso, ancora un controsenso! Ma proprio questo
parlare di Kempis turba e mette in movimento cio che, finalmente, con tanta pazienza e tanta buona
volonta, eravate riusciti a capire! Figli e fratelli, il progresso e fatto di questo. Le nuove idee —anche
se non capovolgono quello che fino ad allora si era creduto, ma anzi lo esplicano ulteriormente —
sono destinate a produrre questi fermenti. Gli uomini, da un eccesso all’altro, girano intorno alla
linea diritta dei nuovi concetti e vibrano, quasi fossero particelle attratte o respinte. In questo
alternarsi da una posizione all’altra, finalmente si giunge a percorrere il nuovo concetto nel senso,
nella direzione esatta. Ma ecco che, non appena questa direzione & raggiunta, non appena questo
alternarsi accenna a diventare, da una linea a zig e zag, una linea retta, ecco che proprio allora un
«guastafeste» presenta un nuovo modo di vedere e, da capo, il fermento ha nuovamente inizio.
Tutto e vibrazione, tutto e passaggio, tutto € movimento nel Cosmo; eppure se noi confrontiamo il
moto unidirezionale di un Cosmo, rispetto al moto assoluto, vediamo il Cosmo come fermo.”

Il Maestro Kempis inizia questo paragrafo, fra i primi del libro “Oltre I'illusione” dedicati
all'insegnamento esoterico, con questo inciso che apparentemente sembra non

riguardare il tema dell’insegnamento esoterico, ma se riflettiamo bene ci rendiamo conto

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtd. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



della sua importanza, esso & la spiegazione di come i Maestri svilupperanno la Loro
dottrina. Nel libro “Dai mondi invisibili” la realta della quale parlano & duale (io e non-io)
ed interpretata secondo la logica del divenire. | Maestri parlano della realta secondo la
percezione che la normale mente umana ha. In quel caso siamo ben lontani da
immaginare o pensare il mondo diversamente da come ci appare. Ora pero le Guide del
Cerchio propongono un salto di qualita, invitano a ragionare come si penserebbe in una
dimensione non pill duale e basata sulla visione della Realta Essere. Questa & la Loro vera
rivoluzione, che non rinnega il divenire in quanto modalita di percezione dovuta a certe
limitazioni della coscienza, ma la supera perché presuppone coscienze meno limitate e
percio capaci di comprendere una dimensione piu aderente alla Realta Assoluta, che € in

essere.

Kempis: “«Ma il Cosmo — direte voi — invece si muove». Certo che si muove. Ed ecco la vostra
discussione di questa sera. Volete sapere se questo Cosmo, come gli altri, si consuma, finisce, cessa
di esistere nel piano relativo. Come potete voi vedere nell’Assoluto, laddove tutto e eternamente
presente — nel senso che non vi & scorrere di tempo, né misurarsi di spazio — la Manifestazione del
Cosmo? Come ¢ possibile vedere nell’Assoluto, cioe nella Realta, I'esistenza di un Cosmo? Voi sapete
che un Cosmo non ¢ la Realta Assoluta, di Assoluto non v’e che Lui. Tutto cio che non e Assoluto e
relativo; il Cosmo, quindi, & relativo, pur tuttavia € contenuto nell’Assoluto. Un Cosmo, come
relativo, non € in una condizione di esistere di Eterno Presente, cioe senza tempo e senza spazio,
perché solo I’Assoluto € in questa condizione di esistere. Il relativo ha quindi un tempo ed uno
spazio. «E come — direte voi — cid che ha tempo e spazio puo essere contenuto in cid che non ha
tempo e non ha spazio?». La risposta e: «Perché il relativo nell’Eterno Presente non esiste quale voi
e noi in questo momento lo vediamo, lo sentiamo, lo misuriamo. La sensazione di tempo e di spazio
guale la conosciamo e del Cosmo; solo qui ha senso, valore e rilievo». Pur tuttavia il Cosmo, la
Manifestazione, & contenuta nell’Assoluto ed & contenuta nel modo in cui esiste oggettivamente.
Esiste dunque oggettivamente? Un Cosmo esiste oggettivamente, perché tutto & contenuto
nell’Assoluto, e tutto quanto & contenuto nell’Assoluto ha quindi un’esistenza reale ed oggettiva, la
guale e cosa tutt’affatto diversa da quella che voi in questo momento state vivendo. Non si puo
quindi, ripeto, dire che questo Cosmo quale voi e noi lo sentiamo, lo viviamo, lo misuriamo ora in
guesto momento, tale & nell’Assoluto, nell’Eterno Presente, perché e inconcepibile che cid che ha
tempo, spazio, trascorrere, misura e dimensione, esista con questo tempo con questo spazio con
guesta misura e con questa dimensione, in cid che non ha tempo, non ha spazio, non ha dimensione.
Pur tuttavia — altro paradosso — li vi esiste, perché niente di cid che esiste puo essere al di fuori
dell’Assoluto. Sottolineo: la sensazione del tempo e dello spazio € una sensazione, la quale tale si
rivela ed acquista aspetto di realta misurabile, controllabile, discopribile in laboratorio,
sperimentabile, solo nell’ambito e nei limiti del Cosmo.”



Kempis concilia il divenire con I'essere, in quanto la visione del divenire & una nostra
percezione, ma poiché noi siamo nell’Assoluto, anch’essa fa parte dell’Assoluto, ma da
Lui viene percepita anche nella sua dimensione di trascendenza, mentre attraverso i
sentire relativi, cioé noi, da corpo anche alla realta del divenire, quando esprime il Suo
aspetto immanente. In altre parole, il mondo che noi percepiamo & sempre reale, ma
quale lo percepiamo lo & tale solo attraverso di noi, in quanto I’Assoluto ha la dimensione
d’'immanenza, mentre la sua esistenza acquista una differente realta come e percepita

dall’Assoluto, nello Suo stato di trascendenza.




