
1 
 

Illusione del trascorrere 
 

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 162-165 

Registrazioni b162 e b162b, voce del Maestro Kempis 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

 

 

Kempis: “Quante riunioni fa vi abbiamo parlato dell’esempio della bobina cinematografica? Parve 

allora che tutto quello che si poteva dire fosse espresso con quell’esempio; eppure oggi, 

servendoci dello stesso esempio, aggiungiamo un’altra visione, più vasta e più precisa. Non è 

dunque questa «contraddizione» ma approfondimento; non «nuova invenzione», ma ulteriore 

esplicazione. Cosi quando – come voi questa sera avete ricordato – noi vi diciamo:  «un Cosmo ha 

un inizio ed un termine», illustriamo un concetto: il concetto del relativo, della Manifestazione che 

ha un inizio ed una fine, che è chiusa quindi da precisi limiti; pur tuttavia dal concetto che 

vogliamo ulteriormente spiegarvi, voi vedrete che questo inizio e questa fine hanno un significato 

più profondo, ma diverso da quello che fino a qui voi avete inteso. Dicendo solamente: «un Cosmo 

ha un inizio e un termine, un suo ciclo di vita», voi potreste pensare che la Manifestazione di un 

Cosmo nascesse, così, come un fungo in mezzo al non Manifestato, e come un fungo cessasse il 

suo ciclo di vita al termine del riassorbimento. Così in effetti, fino a poco tempo fa, avete creduto. 

Ma questa non è tutta la Verità. In questa Manifestazione cosmica, voi sapete che esistono i 

microcosmi, manifestazioni di vita microcosmica che sono legate ad individualità ed a queste 

fanno capo. Sono piccoli Cosmi. Ma mentre i piccoli Cosmi fanno capo alle individualità, il grande 

Cosmo non fa capo ad una vita individuale. Strano, tutto è analogo. Sarebbe stato più semplice 

vedere anche una sorta di vita individuale del Cosmo inteso nel suo insieme. Ma questa non c’è. 

Perché?” 

La visione della Realtà Essere necessariamente modifica il tradizionale modo di 

concepire alcuni importanti concetti fino ad ora considerati. Così il Cosmo nel divenire è 

visto come una vita avente un suo ciclo con un inizio ed una fine. Ma questo, dice il 

Maestro Kempis, non può accadere, perché il Cosmo non fa capo ad una vita individuale, 

come avviene invece per i sentire relativi dei vari microcosmi, che sono tra loro collegati 

in catene di successione logica e facenti capo ad un’individualità. Il Cosmo non può fare 

capo che all’Assoluto, e non ha una successione logica, perché di per sé non ha 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

evoluzione. La fusione dei diversi Cosmi, ciascuno prodotto da un’unica e prima 

limitazione dell’Assoluto, trova la sua sintesi nell’Assoluto stesso.  

Kempis: “Un Cosmo ha un suo tempo. Qualcuno di noi disse che se un’individualità fosse legata al 

ciclo di vita di una favilla che può fuoruscire dalla combustione di qualche cosa, misurerebbe quel 

tempo – che per l’osservatore è frazione di secondo – in una durata assai lunga. Ed in effetti per 

l’uomo stesso il trascorrere del tempo, è detto e risaputo, è sensazione relativa. Ciò che si misura, 

si misura con un termine di confronto basato sul muoversi dei corpi celesti; ma il senso del 

trascorrere del tempo nell’intimo dell’uomo, pur agganciandosi al moto dei corpi celesti, 

all’alternarsi della luce e dell’ombra, ha un senso, un sapore, un significato, un «sentire» del tutto 

diversi; tanto che un’ora può diventare un’eternità, e l’intera durata di un giorno sembrare un 

istante, allorché l’uomo si desta e confronta il suo intimo trascorrere del tempo con l’alternarsi 

della luce e dell’oscurità. Ecco dunque che il trascorrere del tempo è cosa del tutto individuale. E 

voi direte: «Ma esiste una realtà al di fuori dell’individuo: infatti misuriamo il trascorrere del 

tempo non solo dall’alternarsi della luce e dell’oscurità, ma dal modificarsi di ciò che sta attorno a 

noi; dalle piante che, da semi, germogliano, diventano vite adulte, fioriscono, danno frutti e 

muoiono. Questo è un trascorrere in senso ben preciso». Certo, nessuno può negare ciò. Ma se 

questo ciclo, questo trascorrere fosse cinematografato e rivisto poi in senso inverso, come se così 

fosse il ciclo naturale, cioè le piante avessero questo ciclo di vita inverso, chi in questo ambiente 

vivesse sarebbe convinto che quello è il ciclo di vita della pianta. Eppure la pianta ha un suo ciclo di 

vita perché è una manifestazione di vita che è legata ad una vita microcosmica, ad un’individualità. 

Che cosa vuol dire tutto questo farneticare? Vuol dire che tutto quanto sta attorno a noi, gli alberi 

che crescono, gli animali che nascono invecchiano muoiono, i nostri veicoli fisici con il loro ciclo di 

vita, è visto così da noi non perché in Realtà sia così, ma perché noi seguiamo un convenzionale 

passaggio da fase a fase.” 

Nonostante che tutto ciò che è sotto lo sguardo della nostra percezione non sia la Realtà 

Oggettiva, anche se la crediamo tale, ha valore di universalità perché la percepiamo così, 

in quanto siamo legati ad una convenzionale modalità di successione che unisce una fase 

all’altra dell’apparente esistenza. Esiste infatti un archetipo, i Maestri l’hanno chiamato 

«modulo cosmico», capace di regolare ed ordinare il succedersi delle forme che 

appaiono in divenire, pur essendo intrinsecamente in essere. Ne viene da ciò che 

l’illusione, che noi creiamo e che consideriamo realtà, non è un nostro sogno che ci rende 

dei solipsisti che vagano individualmente e oscillano dal piano di esistenza fisico, la cui 

materia è molto densa, al piano akasico costituito di materia infinitamente sottile, ma è 

una realtà universale la cui funzione è quella di unificare le coscienze singole e portarle 

alla massima unità, cioè la Coscienza Cosmica. 



3 
 

Kempis: “Supponiamo che un Cosmo sia una bobina cinematografica in cui vi sia rappresentata 

una scena: in una stanza vuota entra una persona e sceglie un oggetto che vi si trova. Questo 

fatto, nella bobina cinematografica, è rappresentato da un insieme di fotogrammi, ciascuno dei 

quali contiene una «situazione». Voi sapete che nella proiezione di un film il senso del trascorrere 

dell’azione scaturisce dalla permanenza delle immagini sulla retina del vostro occhio. Scorre il film, 

ma l’obiettivo e lo schermo sono fermi; il succedersi delle immagini sullo schermo crea nello 

spettatore l’illusione del movimento. La macchina da proiezione è quale la conoscete perché in 

quel modo si ha la possibilità pratica di realizzare meccanicamente il principio. Ma se vi fosse un 

altro mezzo, secondo il quale voi riusciste a vedere, spostando l’occhio, una dopo l’altra le 

immagini fotografiche, egualmente avreste la sensazione del movimento, pur restando immobile 

la pellicola. Tornando al nostro esempio, voi indifferentemente potreste vedere l’azione svolgersi 

in un senso o nell’altro. La stanza da vuota, conterrebbe poi una persona che sceglierebbe un 

oggetto, o viceversa: secondo il senso seguito dai vostri occhi nel guardare i fotogrammi. Esiste un 

modulo convenzionale, cioè un ordine secondo il quale l’azione si svolge. Se la bobina stesse 

ferma, se la pellicola fosse immobile, la sensazione dell’azione scaturirebbe egualmente, se voi 

spostaste il vostro occhio, successivamente, da un fotogramma all’altro in un senso o nell’altro.” 

Con l’esempio della bobina il Maestro Kempis ci vuole fare capire due cose: 1° Che esiste 

un verso nella successione dei fotogrammi e, come abbiamo già detto, l’origine di questo 

è il modulo cosmico, cioè la lettura di questi è fatta in una ben precisa direzione dovuta 

alla struttura della Coscienza Cosmica. 2° Che i fotogrammi sono statici, cioè lì distesi, 

fermi nell’Eterno Presente. La domanda che si può fare è: “Chi è che li legge scorrendo 

dall’uno all’altro?” Non c’è nessuno che scorre muovendosi in un divenire, è soltanto la 

consapevolezza del sentire di coscienza, legata a ciascun fotogramma, che come una 

lampadina si «accende in successione». Va però capito questo «accendersi in 

successione», perché esso non riguarda l’individualità, che contiene i fotogrammi, per 

essa le lampadine sono sempre accese, riguarda soltanto il sentire in atto, la cui limitata 

consapevolezza gli fa crede di essersi illuminato in quell’istante, mentre, come già detto, 

nella realtà che lo contiene, ovvero la Coscienza Cosmica, la lampadina non era mai 

stata spenta. 

Kempis: “Così, supponiamo che questa bobina sia il Cosmo il quale vi appare, in questi termini, 

immobile, tuttavia ha un inizio ed una fine; è limitato e relativo. Nell’ambito di questo ambiente 

cosmico, costruito con una particolare impronta, l’individuo ha il senso del trascorrere, assiste ad 

una parte del ciclo di vita cosmica perché di volta in volta, di fase in fase, egli è legato ad una 

situazione diversa; così come, nell’esempio che abbiamo fatto, guardasse un fotogramma dopo 

l’altro. In questo modo vedete il mutare dell’ambiente che vi circonda. La sensazione di muoversi, 

reale ed effettiva, scaturisce dalla consapevolezza dell’individuo che passa da una situazione ad 



4 
 

una diversa successiva nell’ambiente cosmico. Potremmo dunque dire che non sono le piante che 

crescono, ma che abbiamo la sensazione che le piante crescano perché nella fase successiva la 

pianta, rispetto alla fase precedente, ha una statura diversa. Così, né più né meno, come si 

trattasse di fotogrammi di un film.” 

In realtà è il sentire di coscienza dell’individuo che crea e percepisce in un istante ogni 

fotogramma, ed il sentire, pur rimanendo nella sua vera essenza lo stesso, è sempre 

nuovo. Da tutto questo nasce la sensazione del divenire, effetto dell’apparente mutare 

della realtà. Il cui fondamento rimane sempre lo stesso. Ci si può domandare: “cos’è 

questa sostanza?” La risposta è: Essa è Dio, o meglio la Sostanza di Dio, Che 

virtualmente si fraziona, facendo nascere, tutta la grande epopea dei sentire relativi, 

fino all’atomo di sentire. Capire con la mente tutto questo è impossibile, perché questo 

mistero la trascende di tanto. Arduo ed impossibile è provare a comprenderlo, né i 

Maestri hanno tale pretesa, si accontentano di darci qualche indicazione, che facendo 

leva sulle nostre capacità logiche, liberi il mentale di tutti gli orpelli, che le diverse 

teologie hanno costruito, distorcendo le intuizioni, che i Grandi Ispiratori delle religioni 

hanno comunicato all’Umanità. 

Kempis: “Direte voi: «Ed il libero arbitrio?». Complicazione che s’inserisce in questo quadro. 

Supponiamo che la nostra scena cinematografica, non sia più una sola striscia, una pellicola, ma 

tante: una per ciascuna delle azioni che il personaggio può fare entrando nella stanza. Ecco che di 

fronte allo scorrere dell’occhio dell’osservatore vi sono tante possibilità di vedere scene diverse, 

quante sono quelle fotografate: tante possibilità di scelta quante sono le «mutazioni» cosmiche 

che l’individuo ha di fronte a sé. In questi termini, quindi, il Manifestato ha inizio ed una fine, ma 

vive nell’Eterno Presente contemporaneamente. L’ambiente cosmico non muta oggettivamente, 

ma è l’individuo che muovendosi secondo un modulo convenzionale, particolare, dà senso in se 

stesso all’inizio ed alla fine del Cosmo. Ed ecco perché vi abbiamo detto che ogni Cosmo potrebbe 

essere rivissuto come voi lo state vivendo in questo momento. Dunque, l’ambiente cosmico è 

relativo perché ha un inizio ed una fine, perché è limitato e contenuto. Il Manifestato è isolato dal 

non Manifestato che lo contiene. Ma la durata, il tempo, il movimento di questo ambiente 

relativo, scaturiscono dal «sentire», dal percepire, dalla sensibilità dell’individuo. Meditate su 

queste affermazioni: esse allargano ulteriormente la vostra visuale, ma abbisognano che voi 

compiate uno sforzo per afferrarne il significato. È necessario che voi comprendiate il legamento 

che esiste fra questa parte nuova di quello che vi diciamo e quello che fino ad oggi avete saputo. 

Non sono Verità che si contraddicono, ma si compenetrano e s’integrano a vicenda. Come 

potrebbe una Manifestazione iniziare e terminare per poi consumarsi, sia pure avendo come 

retaggio l’evoluzione delle individualità? Che senso avrebbe qualcosa che si consuma nel relativo, 

ma che rimane nell’Eterno Presente? Vi abbiamo prospettato queste Verità, fiduciosi che possiate 



5 
 

capirle e comprenderle. Avrete un amico fidato che vi aiuterà nella comprensione: il tempo, anche 

se il tempo non esiste.” 

La sostanza di tutta questa lezione è difficile da capire ed accettare, consiste 

nell’affermare che tutto il film, che ci capita di vivere, è creazione della nostra coscienza. 

Questa creazione non è onirica, perché la coscienza crea secondo il suo grado di 

evoluzione. Esiste infatti un preciso archetipo della coscienza cosmica, che in base alle 

determinate limitazioni del sentire, ordina il film creato dal sentire stesso. In altri 

termini, ad un certo livello di limitazione corrisponde un certo ambiente cosmico. Noi 

attualmente stiamo vivendo e percependo il piano fisico denso, perché le nostre 

limitazioni vogliono questo. Ma proprio nel vivere tali situazioni, dal sentire stesso 

create, che avviene uno processo, che i Maestri chiamano appalesamento, che fa sì, che 

la limitazione si dissolve, e nasce nuova coscienza. Molte cose nuove sono state dette in 

questa lezione, l’esortazione del Maestro a meditarle, vuol dire non soltanto capirle, ma 

anche farsene proprie, introiettarle a tal punto da farle diventare parte di noi. 


