[llusione del trascorrere

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 162-165
Registrazioni b162 e b162b, voce del Maestro Kempis

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Quante riunioni fa vi abbiamo parlato dell’esempio della bobina cinematografica? Parve
allora che tutto quello che si poteva dire fosse espresso con quell’esempio; eppure oggi,
servendoci dello stesso esempio, aggiungiamo un’altra visione, piu vasta e piu precisa. Non &
dunque questa «contraddizione» ma approfondimento; non «nuova invenzione», ma ulteriore
esplicazione. Cosi quando — come voi questa sera avete ricordato — noi vi diciamo: «un Cosmo ha
un inizio ed un termine», illustriamo un concetto: il concetto del relativo, della Manifestazione che
ha un inizio ed una fine, che e chiusa quindi da precisi limiti; pur tuttavia dal concetto che
vogliamo ulteriormente spiegarvi, voi vedrete che questo inizio e questa fine hanno un significato
piu profondo, ma diverso da quello che fino a qui voi avete inteso. Dicendo solamente: «un Cosmo
ha un inizio e un termine, un suo ciclo di vita», voi potreste pensare che la Manifestazione di un
Cosmo nascesse, cosi, come un fungo in mezzo al non Manifestato, e come un fungo cessasse il
suo ciclo di vita al termine del riassorbimento. Cosi in effetti, fino a poco tempo fa, avete creduto.
Ma questa non é tutta la Verita. In questa Manifestazione cosmica, voi sapete che esistono i
microcosmi, manifestazioni di vita microcosmica che sono legate ad individualita ed a queste
fanno capo. Sono piccoli Cosmi. Ma mentre i piccoli Cosmi fanno capo alle individualita, il grande
Cosmo non fa capo ad una vita individuale. Strano, tutto € analogo. Sarebbe stato piu semplice
vedere anche una sorta di vita individuale del Cosmo inteso nel suo insieme. Ma questa non c’é.
Perché?”

La visione della Realta Essere necessariamente modifica il tradizionale modo di
concepire alcuni importanti concetti fino ad ora considerati. Cosi il Cosmo nel divenire é
visto come una vita avente un suo ciclo con un inizio ed una fine. Ma questo, dice il
Maestro Kempis, non puo accadere, perché il Cosmo non fa capo ad una vita individuale,
come avviene invece per i sentire relativi dei vari microcosmi, che sono tra loro collegati
in catene di successione logica e facenti capo ad un’individualita. Il Cosmo non puo fare

capo che all’Assoluto, e non ha una successione logica, perché di per sé non ha

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



evoluzione. La fusione dei diversi Cosmi, ciascuno prodotto da un’unica e prima

limitazione dell’Assoluto, trova la sua sintesi nell’Assoluto stesso.

Kempis: “Un Cosmo ha un suo tempo. Qualcuno di noi disse che se un’individualita fosse legata al
ciclo di vita di una favilla che puo fuoruscire dalla combustione di qualche cosa, misurerebbe quel
tempo — che per I'osservatore € frazione di secondo —in una durata assai lunga. Ed in effetti per
I'uomo stesso il trascorrere del tempo, € detto e risaputo, € sensazione relativa. Cio che si misura,
si misura con un termine di confronto basato sul muoversi dei corpi celesti; ma il senso del
trascorrere del tempo nell’intimo dell’'uomo, pur agganciandosi al moto dei corpi celesti,
all’alternarsi della luce e dell’'ombra, ha un senso, un sapore, un significato, un «sentire» del tutto
diversi; tanto che un’ora pud diventare un’eternita, e I'intera durata di un giorno sembrare un
istante, allorché I'uomo si desta e confronta il suo intimo trascorrere del tempo con I'alternarsi
della luce e dell’oscurita. Ecco dunque che il trascorrere del tempo € cosa del tutto individuale. E
voi direte: «Ma esiste una realta al di fuori dell’individuo: infatti misuriamo il trascorrere del
tempo non solo dall’alternarsi della luce e dell’oscurita, ma dal modificarsi di cid che sta attorno a
noi; dalle piante che, da semi, germogliano, diventano vite adulte, fioriscono, danno frutti e
muoiono. Questo & un trascorrere in senso ben preciso». Certo, nessuno puo negare cid. Ma se
questo ciclo, questo trascorrere fosse cinematografato e rivisto poi in senso inverso, come se cosi
fosse il ciclo naturale, cioé le piante avessero questo ciclo di vita inverso, chi in questo ambiente
vivesse sarebbe convinto che quello ¢ il ciclo di vita della pianta. Eppure la pianta ha un suo ciclo di
vita perché e una manifestazione di vita che & legata ad una vita microcosmica, ad un’individualita.
Che cosa vuol dire tutto questo farneticare? Vuol dire che tutto quanto sta attorno a noi, gli alberi
che crescono, gli animali che nascono invecchiano muoiono, i nostri veicoli fisici con il loro ciclo di
vita, & visto cosi da noi non perché in Realta sia cosi, ma perché noi seguiamo un convenzionale
passaggio da fase a fase.”

Nonostante che tutto cio che é sotto lo squardo della nostra percezione non sia la Realta
Oggettiva, anche se la crediamo tale, ha valore di universalita perché la percepiamo cosi,
in quanto siamo legati ad una convenzionale modalita di successione che unisce una fase
all’altra dell’apparente esistenza. Esiste infatti un archetipo, i Maestri ’hanno chiamato
«modulo cosmico», capace di regolare ed ordinare il succedersi delle forme che
appaiono in divenire, pur essendo intrinsecamente in essere. Ne viene da cio che
l'illusione, che noi creiamo e che consideriamo realta, non é un nostro sogno che ci rende
dei solipsisti che vagano individualmente e oscillano dal piano di esistenza fisico, la cui
materia & molto densa, al piano akasico costituito di materia infinitamente sottile, ma é
una realta universale la cui funzione é quella di unificare le coscienze singole e portarle

alla massima unita, cioé la Coscienza Cosmica.




Kempis: “Supponiamo che un Cosmo sia una bobina cinematografica in cui vi sia rappresentata
una scena: in una stanza vuota entra una persona e sceglie un oggetto che vi si trova. Questo
fatto, nella bobina cinematografica, e rappresentato da un insieme di fotogrammi, ciascuno dei
quali contiene una «situazione». Voi sapete che nella proiezione di un film il senso del trascorrere
dell’azione scaturisce dalla permanenza delle immagini sulla retina del vostro occhio. Scorre il film,
ma |’obiettivo e lo schermo sono fermi; il succedersi delle immagini sullo schermo crea nello
spettatore l'illusione del movimento. La macchina da proiezione & quale la conoscete perché in
guel modo si ha la possibilita pratica di realizzare meccanicamente il principio. Ma se vi fosse un
altro mezzo, secondo il quale voi riusciste a vedere, spostando |'occhio, una dopo I'altra le
immagini fotografiche, egualmente avreste la sensazione del movimento, pur restando immobile
la pellicola. Tornando al nostro esempio, voi indifferentemente potreste vedere I'azione svolgersi
in un senso o nell’altro. La stanza da vuota, conterrebbe poi una persona che sceglierebbe un
oggetto, o viceversa: secondo il senso seguito dai vostri occhi nel guardare i fotogrammi. Esiste un
modulo convenzionale, cioe un ordine secondo il quale I'azione si svolge. Se la bobina stesse
ferma, se la pellicola fosse immobile, la sensazione dell’azione scaturirebbe egualmente, se voi
spostaste il vostro occhio, successivamente, da un fotogramma all’altro in un senso o nell’altro.”

Con I'esempio della bobina il Maestro Kempis ci vuole fare capire due cose: 1° Che esiste
un verso nella successione dei fotogrammi e, come abbiamo gia detto, I'origine di questo
e il modulo cosmico, cioé la lettura di questi é fatta in una ben precisa direzione dovuta
alla struttura della Coscienza Cosmica. 2° Che i fotogrammi sono statici, cioé li distesi,
fermi nell’Eterno Presente. La domanda che si puo fare é: “Chi é che li legge scorrendo
dall’'uno all’altro?” Non c’é nessuno che scorre muovendosi in un divenire, é soltanto la
consapevolezza del sentire di coscienza, legata a ciascun fotogramma, che come una
lampadina si «accende in successione». Va pero capito questo «accendersi in
successione», perché esso non riguarda l'individualita, che contiene i fotogrammi, per
essa le lampadine sono sempre accese, riguarda soltanto il sentire in atto, la cui limitata
consapevolezza gli fa crede di essersi illuminato in quell’istante, mentre, come gia detto,
nella realta che lo contiene, ovvero la Coscienza Cosmica, la lampadina non era mai

stata spenta.

Kempis: “Cosi, supponiamo che questa bobina sia il Cosmo il quale vi appare, in questi termini,
immobile, tuttavia ha un inizio ed una fine; e limitato e relativo. Nell’ambito di questo ambiente
cosmico, costruito con una particolare impronta, I'individuo ha il senso del trascorrere, assiste ad
una parte del ciclo di vita cosmica perché di volta in volta, di fase in fase, egli € legato ad una
situazione diversa; cosi come, nell’esempio che abbiamo fatto, guardasse un fotogramma dopo
I'altro. In questo modo vedete il mutare dell’ambiente che vi circonda. La sensazione di muoversi,
reale ed effettiva, scaturisce dalla consapevolezza dell’'individuo che passa da una situazione ad

3



una diversa successiva nell’ambiente cosmico. Potremmo dunque dire che non sono le piante che
crescono, ma che abbiamo la sensazione che le piante crescano perché nella fase successiva la
pianta, rispetto alla fase precedente, ha una statura diversa. Cosi, né piu né meno, come si
trattasse di fotogrammi di un film.”

In realta é il sentire di coscienza dell’individuo che crea e percepisce in un istante ogni
fotogramma, ed il sentire, pur rimanendo nella sua vera essenza lo stesso, € sempre
nuovo. Da tutto questo nasce la sensazione del divenire, effetto dell’apparente mutare
della realta. Il cui fondamento rimane sempre lo stesso. Ci si puo domandare: “cos’é
questa sostanza?” La risposta é: Essa é Dio, o meglio la Sostanza di Dio, Che
virtualmente si fraziona, facendo nascere, tutta la grande epopea dei sentire relativi,
fino all’atomo di sentire. Capire con la mente tutto questo é impossibile, perché questo
mistero la trascende di tanto. Arduo ed impossibile é provare a comprenderlo, né i
Maestri hanno tale pretesa, si accontentano di darci qualche indicazione, che facendo
leva sulle nostre capacita logiche, liberi il mentale di tutti gli orpelli, che le diverse
teologie hanno costruito, distorcendo le intuizioni, che i Grandi Ispiratori delle religioni

hanno comunicato all’Umanita.

Kempis: “Direte voi: «Ed il libero arbitrio?». Complicazione che s’inserisce in questo quadro.
Supponiamo che la nostra scena cinematografica, non sia piu una sola striscia, una pellicola, ma
tante: una per ciascuna delle azioni che il personaggio puo fare entrando nella stanza. Ecco che di
fronte allo scorrere dell’occhio dell’osservatore vi sono tante possibilita di vedere scene diverse,
guante sono quelle fotografate: tante possibilita di scelta quante sono le «mutazioni» cosmiche
che l'individuo ha di fronte a sé. In questi termini, quindi, il Manifestato ha inizio ed una fine, ma
vive nell’Eterno Presente contemporaneamente. L’ambiente cosmico non muta oggettivamente,
ma é |'individuo che muovendosi secondo un modulo convenzionale, particolare, da senso in se
stesso all’inizio ed alla fine del Cosmo. Ed ecco perché vi abbiamo detto che ogni Cosmo potrebbe
essere rivissuto come voi lo state vivendo in questo momento. Dunque, I'ambiente cosmico &
relativo perché ha un inizio ed una fine, perché e limitato e contenuto. Il Manifestato e isolato dal
non Manifestato che lo contiene. Ma la durata, il tempo, il movimento di questo ambiente
relativo, scaturiscono dal «sentire», dal percepire, dalla sensibilita dell’individuo. Meditate su
queste affermazioni: esse allargano ulteriormente la vostra visuale, ma abbisognano che voi
compiate uno sforzo per afferrarne il significato. E necessario che voi comprendiate il legamento
che esiste fra questa parte nuova di quello che vi diciamo e quello che fino ad oggi avete saputo.
Non sono Verita che si contraddicono, ma si compenetrano e s’integrano a vicenda. Come
potrebbe una Manifestazione iniziare e terminare per poi consumarsi, sia pure avendo come
retaggio I'evoluzione delle individualita? Che senso avrebbe qualcosa che si consuma nel relativo,
ma che rimane nell’Eterno Presente? Vi abbiamo prospettato queste Verita, fiduciosi che possiate

4



capirle e comprenderle. Avrete un amico fidato che vi aiutera nella comprensione: il tempo, anche
se il tempo non esiste.”

La sostanza di tutta questa lezione é difficile da capire ed accettare, consiste
nell’affermare che tutto il film, che ci capita di vivere, e creazione della nostra coscienza.
Questa creazione non é onirica, perché la coscienza crea secondo il suo grado di
evoluzione. Esiste infatti un preciso archetipo della coscienza cosmica, che in base alle
determinate limitazioni del sentire, ordina il film creato dal sentire stesso. In altri
termini, ad un certo livello di limitazione corrisponde un certo ambiente cosmico. Noi
attualmente stiamo vivendo e percependo il piano fisico denso, perché le nostre
limitazioni vogliono questo. Ma proprio nel vivere tali situazioni, dal sentire stesso
create, che avviene uno processo, che i Maestri chiamano appalesamento, che fa si, che
la limitazione si dissolve, e nasce nuova coscienza. Molte cose nuove sono state dette in
questa lezione, I'esortazione del Maestro a meditarle, vuol dire non soltanto capirle, ma

anche farsene proprie, introiettarle a tal punto da farle diventare parte di noi.




