Né caos, né caso
Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,? pp. 159-162

Registrazione b159, voci dei Maestri Dali e Kempis

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Dali: “Adesso affrontate un argomento che richiede ancora uno sforzo maggiore, ma pure non ¢ al
di fuori della vostra portata purché lo si affronti con semplicita. Se noi pensassimo all’Eterno
Presente come alla pagina di un libro nel quale & raccontata una storia misteriosa, bellissima, non
saremmo forse molto lontani. Per capire il senso il lettore deve pero scorrere tutta la pagina, &
vero! Ma la pagina del libro comprende — nell'insieme delle parole, delle lettere, della
punteggiatura e via dicendo — questa storia meravigliosa. L'Eterno Presente € oltre questo, perché
comprende la storia nel suo svolgersi e comprende le leggi per le quali la storia si svolge come &
descritta. L’Eterno Presente, come la pagina del libro, &€ senza tempo; ogni parola e presente nello
stesso attimo eterno, cosi possiamo dire. Ma pure un movimento per il lettore esiste. Certo dire «il
lettore» non significa escludere che qualcuno abbia la capacita di leggere tutte
contemporaneamente le lettere insieme e capire egualmente la storia senza dover scorrere riga su
riga. La storia c’, &€ vero? Ma il lettore deve, ad un certo momento, iniziare dalla prima pagina per
giungere all’ultima. Se I'Eterno Presente non ha tempo, I’Assoluto che comprende il Tutto e di cui
I’'Eterno Presente e condizione di «esistere» e di «sentire» — I’'Uno-Assoluto — non ha quindi
successione né logica né cronologica né di tempo, & vero? Come esiste il tempo? Da che punto
comincia a nascere? PuoO esservi «qualcosa» che pur essendo esistente nell’Eterno Presente,
prenda poi cognizione di esso? Meditate figli. Tante sono le domande, ma tutte hanno una
risposta.”

La similitudine che il Maestro Dali fa fra I'Eterno Presente e una storia riportata su un
libro, € molto chiarificatrice. Il libro € li in essere, come in essere sono le parole, che in
esso sono riportate, altrettanto € per i sentire relativi nel piano dell’Eterno Presente. Chi
e che legge la storia? e chi vive I'Eterno Presente? Domanda il Maestro Dali. Questa ¢ la
meditazione che lui ci invita a fare. La risposta che giunge dalla mente é facile: il lettore
e colui che legge, ed e I’Assoluto che sostiene I'Eterno Presente. Ma questa risposta non
e sufficiente, non appaga il cuore, perché la si sente estranea alla nostra realta, perché
possa appagare, deve venire da una dimensione piu alta da dentro di noi, quella
dell’anima. E infatti il sentire, che rivela chi legge il libro, perché & proprio lui, che lo sta
leggendo. In maniera analoga e I'Assoluto, Che fa esistere i sentire relativi, quali
espressione della Sua, per noi, inconcepibile modalita d’esistere.

Kempis: “Perché noi abbiamo bisogno di parlare dell’Eterno Presente? Forse — lo dico senza offesa
di alcuno — per la vostra mentalita e la necessita di esservi utili in questo nostro insegnamento non
v’era nessun bisogno di parlare dell’Eterno Presente. Parlando di Dio potevamo fermarci al
concetto dell’Assoluto senza approfondire, senza portare in campo il concetto dell’Eterno
Presente; avremmo reso piu piana la comprensione, avremmo evitato molte complicazioni, molte
amarezze, forse, a taluno. Voi sareste stati appagati dal concetto della manifestazione e del

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtd. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



riassorbimento che — badate bene — non e per nulla superato dall’Eterno Presente, che lo
completa, che, se non si sente la necessita di conoscere altro, & di per sé esauriente. Cid avrebbe
comportato minore spreco di fatica da parte nostra e vostra. Ma il quadro generale, la realta che
andiamo annunciandovi, avrebbe — anch’essa — avuto il suo tallone d’Achille. Avrebbe avuto il suo
lato debole e sarebbe stata allo stesso livello degli altri sistemi filosofici, delle altre teologie che
possono spiegare molte cose, ma che in fondo hanno un lato ed un punto, un quesito che non
viene risolto. Anzi, che molte volte & in contraddizione con le premesse fondamentali. Per questo
motivo, trascinandovi forse vostro malgrado in campi del pensiero e piu oltre, forse dell’intuito,
che non vi sono consueti — o che non sono consueti alla maggior parte di voi — abbiamo voluto
mostrarvi cio che fa di questo insegnamento un insieme di Verita che sopravanzano, ripeto ancora,
le filosofie piu complesse e pil complete, le teologie piu filosofiche e piu ragionate.”

Il Maestro Kempis spiega perché l'insegnamento, per essere completo e logico, sia
dovuto andare ben oltre alcuni concetti fondamentali fino ad ora enunciati e che, in
parte ed un po’ confusamente, erano gia stati dati all’'umanita. La grande novita
dell’insegnamento dei Maestri del Cerchio consiste nello spiegare e rappresentare la
Realta in Essere e non in Divenire, come invece fino ad ora & stata considerata,
concepita e studiata dagli esseri umani. E naturale che sia sempre stato cosi, perché i
sensi fisici insieme allo stesso funzionamento della mente danno I'immagine in divenire
dell’esistente. L'avere introdotto il concetto d’Eterno Presente € la chiave di volta alla
Realta in Essere, perché sia il tempo che lo spazio non hanno pilu ragione di esistere
nella dimensione del non tempo.

Kempis: “Fino a qualche anno fa la scienza non spiegava neppure con ipotesi le origini
dell’Universo; ma la voce ufficiosa dei suoi figli diceva: «L’Universo pud essere frutto del caso».
Questo, oggi, non & pil neppure pensato né ipotizzato, perché le ricerche di laboratorio, le
esperienze della scienza, hanno inequivocabilmente dimostrato che tutto e regolato da un ordine
immenso; che l'infinitamente piccolo & contenuto costituito ed esistente su leggi fondamentali in
un ordine perfetto; che l'infinitamente grande & egualmente regolato da una perfezione
matematica. In questo quadro di perfezione non c’é posto per il «caso». La creazione intesa come
risultato di fortuite circostanze anche se per assurda ipotesi realizzabile, sarebbe di sua stessa
natura, tanto caduca effimera, da esistere al proprio disfacimento, conseguenza della sua origine
fortuita. Niente «caso», quindi, né tanto meno «caos». Come parlare di «caos» in un quadro ove
I’'ordine regna sovrano? E che I'ordine regni sovrano non v’e dubbio. Ogni uomo di scienza — visto
che voi credete solo alla scienza — ve ne fara verace testimonianza. In questo ordine delle materie,
'uomo solo appare il «gran disordinato», perché nel suo modo di agire, nella sua storia, non
osserviamo quell’ordine che, invece, tanto abbondantemente & dimostrato nel creato. E dunque
possibile che in un quadro cosi ordinato di materie, 'uomo — figlio della materia prodotto di un
corpo nel quale I'ordine € ingenerato e in cui il disordine & anomalia — possa degenerare e regnare
nel disordine? O piuttosto non & vero che questo apparente disordine non sia che I'attuazione
pratica di un ordine che va al di la di cio che appare? Certo che in questo quadro ove € ordine, la
vita dell’'uomo, per quanto disordinata possa apparire, trova un suo giusto posto solo se questo
disordine s’interpreta in funzione di un ordine piu grande che dall’'uomo stesso non puo essere
colto; che va al di la di cio che 'uomo, con gli occhi ed i sensi del suo corpo fisico, pud cogliere; che
trascende cio che 'uomo pud umanamente congetturare. E di questo ordine noi, da molti dei
vostri anni, andiamo parlando: di un ordine che solo un Dio pu0 avere stabilito. Dico «avere
stabilito» perché in questo momento ragiono come un uomo che non conosca niente

2



dell’Assoluto, che non sia convinto dell’esistenza di Dio, ma che nello stesso tempo sia disposto a
credervi, o ad accettare un’ipotesi che si sostenga sulla logica e che dia una spiegazione, per
qguanto difficile ma plausibile.”

Il Maestro qui sta parlando per un credente ed un non credente, cosi fa appello alla
ragione ed agli elementi che la conoscenza scientifica offre attualmente all’'umanita. La
scienza di oggi da una dimostrazione dell’ordine che esiste nella natura. Il disordine, che
osserviamo, riguarda soltanto l'irrazionalita e I'assurdita delle azioni umane. | Maestri ci
dimostrano, che anche in quel caso, il disordine non c’e, perché, quello che sembra
essere tale, lo & soltanto in apparenza. L'uomo nella sua natura & sentire di coscienza e
qguesto, pur essendo in essenza espressione della Realta divina, € virtualmente limitato.
Da questa sua limitazione nasce il disordine che i veicoli della percezione creano, ma
come ¢ apparente la loro azione, cosi illusorio & il disordine che sembrano creare. C'e un
archetipo che governa I'evoluzione del sentire e ad esso fa capo cio che accade. Accadra
solo e soltanto quello che serve all’evoluzione della coscienza, quindi tutto avviene
secondo un fine, una logica ferrea, un perfetto ordine. Le sofferenze, che spesso
incontra la personalita, hanno una ben precisa motivazione. L'uomo le vive come effetto
del caso o di un destino maligno, ma s’inganna, perché sono frutto della razionalita, il
cui nome & Karma o legge di causa ed effetto. Il suo scopo € quello di condurre il sentire
oltre il limite che lo contiene. Si puo dire: “Tutto va sempre bene”, ma si deve intendere
guale bene — I'’evoluzione della coscienza —, mentre dal punto di vista della personalita
non sempre & cosi. A consolazione dell’io che si ribella va ricordato che la vera Realta
d’ognuno ¢ il sentire, mentre cio che i veicoli dei mondi della percezione creano sono
soltanto illusioni, anche se a quelle siamo momentaneamente costretti a fare
riferimento.

Kempis: “Se dunque questo ordine e stabilito da un Ente supremo, occorre che questo Ente sia
Eterno, cioé non perituro. Occorre che questo Ente sia «completo». Che cosa vuol dire? Che non
manchi di niente. Ecco perché vi abbiamo parlato del concetto di Eterno Presente. Dio, nel cui
seno si manifestassero e riassorbissero i Cosmi nei quali avessero vita individui come voi, sarebbe
un Dio che spiegherebbe molte domande, che appagherebbe molti interrogativi, ma che avrebbe il
Suo tallone d’Achille; che non sarebbe né completo, né assoluto, se a Lui non si unisse il concetto
dell’Eterno Presente, dell'Immutabilita. Perché se un Dio deve esistere, deve esistere un Dio-
Assoluto, e se un Dio deve esistere Assoluto, non puo che essere Completo ed Immutabile. Ma per
essere Completo ed Immutabile, niente puo accrescersi a Lui stesso, niente puo essere elemento
che a Lui si aggiunga, che in Lui sia prodotto di una trasformazione. Tutto deve esservi in Lui. Ecco
dunque perché Egli Esiste, E, in un Eterno Presente. Il Suo «sentire» — che & un «sentire assoluto»
— € un «sentire» che esiste nell’Eterno Presente. «Meditate!». Cio significa per voi applicarvi,
rafforzare il richiamo di questi concetti ad essere compresi; significa assimilare queste Verita. Ma
per questa assimilazione dovete rendervi consapevoli delle due dimensioni che non trovano
accostamento: la dimensione del tempo con cio che e senza tempo, che hanno un unico canale di
collegamento attraverso al quale cid che € nel tempo ha un senso e non diviene inutile farneticare
di un Ente supremo ammalato di fantasie, ma essenziale «sentire» di un Tutto-Uno-Assoluto.”

L’invito a meditare del Maestro riguarda proprio la sostanza di questo libro, il cui titolo
“Oltre I'lllusione”. Ovvero si tratta di trovare il collegamento tra la dimensione del



tempo, che ¢ la nostra, con quella del non-tempo, dalla quale comunicano i Maestri. La
nostra grande illusione & quella di vivere la realta virtuale del tempo come se fosse
oggettiva. Cid accade perché la consapevolezza ci viene dai sensi fisici. E giusto che sia
cosi, perché il nostro sentire di coscienza in quanto limitato non puo fare a meno di
creare e percepire una realta duale, nella quale I'io ed il non-io sono vissuti fra loro
dipendenti, ma sempre distinti. Tale rappresentazione & governata dal divenire, e nel
divenire c’e il tempo. | vari avvenimenti sono in successione, perché scanditi da una
durata, e scorrono davanti a noi come la storia di un film o di un romanzo. Nella realta
non duale invece la storia & dispiegata come su un tappeto e di esso noi facciamo parte,
come sua parcellizzazione ma anche sua totalita. In conclusione, possiamo chiederci:
cosa intende per meditare il Maestro Kempis? Forse andare con la consapevolezza fuori
dal corpo fisico, sfiorare il piano causale e lasciare che la vibrazione dell’anima accarezzi
la percezione, ora non piu legata al divenire, ma all’essere.




