
1 
 

La vita dell’individualità 
Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 173-175 

Registrazione, Voce del Maestro Kempis e del Maestro Koot-Humi 

 

Kempis: “Vari sono stati i passaggi che voi avete seguito per giungere fino agli ultimi insegnamenti. 

Cominciammo parlandovi delle Manifestazioni cosmiche, e non vi dicemmo una bugia. Allora 

osservavamo i Cosmi dall’inizio alla fine, nel loro respiro, secondo il moto che si osserva essendo 

legati a questo Cosmo, perché l’inizio e la fine del Cosmo rappresentano i limiti, rappresentano la 

circoscrizione – dovuta al modulo – sul quale e sulla quale il Cosmo si fonda. E vi dicemmo che 

ciascun Cosmo non può comunicare con altri; rimaneva così isolato, ogni Cosmo, dal Manifestato. Il 

Manifestato avvolto dal non Manifestato. Tutte cose verissime e voi, ascoltandoci, a poco a poco, 

avete imparato non già a considerare i Cosmi secondo il movimento che di essi osserva l’individuo 

essendo in questi immerso, ma già spostandovi più in alto, da un’altra visuale più ampia. Ecco allora 

che avete imparato a vedere il Cosmo, o i Cosmi, in funzione dell’Eterno Presente: tutti presenti 

nello stesso attimo eterno. Ed ancora una visione diversa, che non contraddice quella che vi 

facemmo conoscere all’inizio, ma che l’amplia, la rende più aderente alla Realtà. I Cosmi con il loro 

attimi che si susseguono, tutti presenti nello stesso attimo eterno. Successivamente questo «attimo 

eterno» non ha più significato di un tempo infinito, che non ha mai fine, ma diventa l’attimo di ciò 

che è senza tempo. Ed ancora un passo avanti. È la volta ora di fare cadere ancora qualche velo. 

L’insegnamento è tale, a questo punto, che se ciascuno di voi non fa cadere, da se stesso, questi 

veli, tutto può diventare incomprensibile o, peggio ancora, vedersi come il frutto di un parto 

assurdo. Dunque, più che dire, cercherò di farmi intendere e voi, più che ascoltare, dovete 

comprendere.” 

Il Maestro del Cerchio fa ora un po’ il punto della situazione. La Realtà quale ora è stata 

descritta, è quella che viene percepita all’interno di un Cosmo, quindi in divenire, ed 

avente in sé uno spazio ed un tempo. L’insegnamento è a una svolta, per questo è 

necessario, a chi voglia andare avanti nella sua comprensione, fare un salto di 

consapevolezza, però non c’è scampo, deve esserci anche uno scatto della coscienza. La 

nuova prospettiva della Realtà, che ora propongono i Maestri del Cerchio, capovolge 

completamente quell’ordinaria, che normalmente abbiamo, ha come fondamento 

primario la concezione della realtà in essere, ci avvicina ad una tale visione l’esempio, che 

Loro fanno, della pellicola cinematografica. In essa ogni fotogramma rappresenta la 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

fissità, lo scorrere della pellicola, nella macchina di proiezione, il film che questa racconta. 

In maniera analoga ogni istante fisico, astrale e mentale da noi vissuto, è uno dei 

fotogrammi, che danno corpo allo spettacolo, che la nostra consapevolezza intende come 

vita. 

Kempis: “L’individualità è una pianta che affonda le sue radici in un Cosmo e le affonda 

eternamente. Il Cosmo, che non esiste oggettivamente quale voi lo vedete o lo percepite, esiste 

eternamente; l’individualità – che è il fusto di una pianta che ha il suo strame ancora più in alto – 

affonda le radici eternamente in esso. Dunque: che cosa significa «evolvere»? Chiamare il 

microcosmo «centro di coscienza e di espressione» o «centro di sensibilità e di espressione» 

significa, solo, spostare l’attenzione da un punto ad un altro della vita individuale. Già vi dicemmo 

che tutta l’individualità esiste svolta nell’Eterno Presente e così è. L’individuo, che pare attraversare 

il Cosmo, in effetti ivi dimora eternamente. Se il Cosmo, che è composto di innumerevoli 

«situazioni» (fotogrammi), esiste per l’eternità per ciò che è senza tempo, e se dunque l’individuo è 

in questo Cosmo, egli è eterno ed il «rivivere» del quale vi parlava la vostra Guida, a questo voleva 

preludere: che ogni attimo che a voi sembra trascorso, esiste eternamente, non già come ricordo, 

ma quale voi lo avete vissuto.” 

L’evoluzione potrebbe implicare il concetto di divenire, ma qui il Maestro Kempis dà una 

sua interessante spiegazione. Non si tratta di divenire, perché già tutto è, invece è come 

se la nostra consapevolezza si spostasse lungo il filo della pellicola, nella quale ci sono 

fotogrammi che rappresentano situazioni inerenti a coscienze più rudimentali per poi 

spostarsi verso fotogrammi legati a rappresentazioni di coscienze più evolute. Il filo della 

pellicola, che lega logicamente i fotogrammi, i Maestri l’hanno chiamato individualità, 

essa parte dal livello più basso possibile del sentire di coscienza, per arrivare alla coscienza 

cosmica, ovvero la massima possibile coscienza del Cosmo. 

Kempis: “Dunque le radici dell’individualità affondano nel terreno del Cosmo e vi affondano sempre. 

Il trascorre è illusorio. Per sempre l’individuo vive nel Cosmo. Cos’è allora questo scorrere? Cos’è 

allora questo nascere e morire di un Cosmo che mai muore e mai è nato? È la vita dell’individualità. 

È l’insieme di una sinfonia che per esistere deve apparentemente sciorinarsi in innumerevoli note 

che si susseguono l’una appresso all’altra. È l’apparente cadenza di un tempo che non esiste. Questo 

è il nascere e perire di un Cosmo che mai è nato e mai perirà giacché esiste in eterno; ma che pur 

tuttavia ha un inizio ed una fine. Noi che, amiamo considerare di aver raggiunto una mèta, di non 

essere più quelli che eravamo ieri, dobbiamo familiarizzare con questo nuovo concetto: quello che 

eravamo ieri esiste ancora ed esisterà sempre. È una radice della nostra individualità, un suo 

filamento che affonda nel terreno di questo Cosmo e rimane per sempre. E così quello che siamo 



3 
 

oggi per sempre rimarrà così, perché è un altro filamento della nostra individualità. E solo per la vita 

di essa che queste note si susseguono l’una all’altra; ma in realtà esistono e vibrano tutte nel 

medesimo attimo eterno.” 

Koot-Humi: “Il fiore è nel fango.  

Beato Tu sei, o Signore, giacché dal susseguirsi di singole esperienze – che dà l’idea del tempo – 

nasce, impera, esiste la coscienza del «non tempo». Su questo illusorio trascorrere, osservare prima 

l’uno e poi l’altro, regna il «sentire» tutto nello stesso istante. Così da una parte la percezione della 

serie numerica, svolta l’un numero dopo l’altro; dall’altra parte è la percezione della serie numerica 

«sentita», vissuta tutta nel medesimo istante del senza tempo. E perché ci sia questa percezione del 

senza tempo, v’è la percezione del tempo. La perla è nel Loto.” 

Con questa sintesi finale il Maestro Koot-Humi descrive il percorso dell’evoluzione della 

coscienza, nella sua vera realtà in essere, in rapporto a come la mente ce la rappresenta 

nell’illusione del divenire. Ogni istante di quella che chiamiamo vita è lì nell’Eterno 

Presente. Facciamo fatica ad ammettere che gli istanti, che abbiamo vissuto ieri, esistano 

ancora, e per sempre, con tutte le loro componenti, fisiche, emotive, mentali ed 

addirittura coscienziali. Come altrettanto appare difficile pensare che tutti i momenti che 

sceglieremo di vivere sono anch’essi lì immobili nell’Eterno Presente. Tutto è già scritto, 

ma contemporaneamente siamo noi che lo stiamo scrivendo. Difficile per la mente la 

comprensione di questa contraddizione. 


