
1 
 

L’io e i suoi processi d’espansione  
commenti a cura di Anna Maria Fabene 

Brano tratto da “PER UN MONDO MIGLIORE”,1 pp. 59-61 

Registrazione, voce del Maestro Dali 

Dali: “Già da molto tempo noi cerchiamo di spostare la vostra attenzione all’intimo vostro, e, 

come giustamente qualcuno di voi ha detto, di questo mondo intimo voi conoscete già le 

strutture, lo schema del suo funzionamento, del suo trasformarsi, del suo evolvere. Conoscete le 

attività dell’intimo vostro, ove hanno sede. Ma oltre che avere queste notizie, per dire di 

conoscere l’intimo vostro occorre sperimentarlo. La conoscenza che ne avete può dirsi teorica: 

cioè voi sapete per sommi capi com’è costituito l’uomo, ma non sapete come siete voi. Dunque la 

teoria deve essere ritrovata nella pratica, dunque ciò che si sa deve essere compreso; ciò di cui si 

ha notizia deve essere verificato, sperimentato, assimilato. Ma è proprio necessario sperimentare 

tutto di noi stessi? Perché e come avviene la «liberazione» che tante volte vi abbiamo ricordata? 

Che cosa significa «conoscere se stessi»? L’uomo sa di essere egoista, ma lo sa solamente, non ne 

è convinto; tanto è vero che è sempre pronto a giustificarsi, a trovare delle attenuanti quando, 

dalla evidenza dei fatti, è costretto a riconoscere di essersi comportato in modo egoistico; se non 

addirittura disconoscere il suo operato e anzi dice di aver agito in modo opposto, in modo 

altruistico. L’uomo sa di essere egoista, ma non ne è convinto. E come può convincersi? Come può, 

veramente, scoprire la realtà del suo essere? Perché «conoscere se stessi» significa conoscere la 

realtà del nostro essere, non solo trovare l’egoismo che è in noi. «Trovare l’egoismo» non è 

tutto. Nell’introspezione non dovete cercare e trovare una immagine di voi stessi prima di averla 

veramente scoperta. Conoscere se stessi significa esaminarsi in tutta sincerità, senza cercare 

attenuanti od aggravanti. Significa, in tutta sincerità, esaminare ciò che è in noi: le nostre 

intenzioni, ciò che ci spinge ad agire, a parlare, a pensare, e trarne delle conclusioni. Dire: io penso 

così, agisco così, perché sono così. Questa constatazione può non essere esatta, ma ciò, come 

sapete, non ha importanza; una vigile e costante consapevolezza dell’essere vostro metterà a 

fuoco la realtà del vostro essere. Per «vigile e costante» non deve intendersi una sorta di 

fissazione, deprecabile come ogni eccesso. Per «vigile e costante attenzione» si intende essere 

costantemente consapevoli di ciò che si fa, si pensa, si sente, si desidera. L’introspezione può 

essere fatta anche un’ora al giorno, o un tempo non definito; ma importante è che nulla sfugga 

all’esame di se stessi. Questo significa costante e vigile consapevolezza. Voi direte «È sufficiente 

questa costante e vigile consapevolezza per scoprire la realtà del nostro essere?». È sufficiente. 

«Quando avviene questa scoperta?». Non possiamo dirlo, non possiamo precisarlo: dipende da 

come e se viene fatto questo esame. Il superamento di certe attività egoistiche dell’uomo, quindi il 

superamento dell’egoismo, avviene quando questo uomo, divenuto consapevole, ha compreso se 

stesso. Una volta che l’egoismo è superato, l’uomo non ha più bisogno di ricercarlo in altre sottili 

manifestazioni, perché - essendo superato - non si manifesterà in alcuna attività. Costante e vigile 

 
1PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per l’Umanità di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1981. 



2 
 

consapevolezza di sé non significa prendere in esame situazioni, fatti, che voi non state vivendo 

nel momento. Ecco perché vi diciamo: «La liberazione può avvenire anche ora». Infatti non è 

condizionata all’esame di certe reazioni a fatti che potranno accadervi. Se l’uomo, tale qual è ora, 

e con le sue azioni del momento, si rendesse conto attraverso a queste azioni, veramente, del suo 

egoismo, egli lo supererebbe. La conoscenza di se stessi è condizionata unicamente alla possibilità 

di riuscire a scoprire la realtà del proprio intimo.” 

Il Maestro Dali prosegue analizzando la vita dell’uomo insegnandoci a osservarla 

da un’altra prospettiva non più condizionata dall’io. Parla all’uomo giunto 

all’attuale punto di evoluzione forse perché in grado di accogliere quella visione 

in essere della Realtà che capovolge tutti i parametri con i quali egli è abituato a 

vedere la propria esistenza. “Il conosci te stesso” (che verrà approfondito in 

seguito dal Maestro Claudio) è un processo che non può essere immediato ma 

che richiede un lungo e paziente lavoro introspettivo. Un percorso interiore che, 

diversamente da quello attuato dall’uomo fino ad ora, deve essere avulso dal 

miraggio di una ricompensa o dall’attesa di un cambiamento. Esso, dicono i 

Maestri, inizia “da poco e da vicino”. 

Brano tratto da “PER UN MONDO MIGLIORE”,2 pp. 72-75 

Registrazione, voce del lettore 

Dali: “Abbiamo udito questa annosa conversazione. Quando Claudio parla di qualcosa, dà sempre 

motivo a discussioni del genere di questa sera. Sono ormai anni, del vostro tempo, da che Claudio 

ha cominciato a portare il suo insegnamento tra voi: un insegnamento del tutto nuovo, un 

insegnamento proprio adatto alla necessità dell’individuo di oggi e di domani. Un insegnamento 

che a questa umanità, la quale vedrà compiere il proprio ciclo evolutivo dopo il periodo dello 

Spirito Santo, non era mai stato dato. Vi abbiamo parlato di molte cose: vi abbiamo parlato della 

costituzione dell’individuo nei vari piani di esistenza; vi abbiamo parlato persino dell’Assoluto; ma 

forse l’insegnamento di Claudio, benché sia stato imperniato su una logica stretta, è stato quello 

meno compreso da voi. Da tempo, dicevo, egli ha cominciato a parlarvi di queste verità 

strettamente attinenti all’individuo all’attuale punto di evoluzione. Eppure niente è cambiato in 

voi né fuori di voi. Che cosa vuol dire questo? Vuol dire, forse, che ciò che Claudio dice è 

inattuabile? Che cosa vuol dire “inattuabile”? Vuol dire che non si può mettere in atto. Esiste però 

una differenza tra inattuabile, impossibile e possibile. Se voi esaminate il mondo che vi circonda e 

le creature che in esso mondo sono, voi vedete che niente può essere fatto con il tocco di una 

 
2PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per l’Umanità di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1981. 



3 
 

bacchetta magica. Se esaminate le opere che l’uomo costruisce, voi vedete, che esse sono il 

risultato di un paziente lavoro, preceduto da un paziente studio. Se voi esaminate ciò che la natura 

crea con il suo movimento, voi vedete che è un susseguirsi lento e costante di piccole opere; che 

un’opera stessa della natura è il risultato di un insieme di fattori, di un formarsi lento, costante, 

ma sicuro. Tutto questo per dirvi che l’insegnamento di Claudio, benché non lasci a sperare in una 

soluzione dell’avvenire, benché sproni l’individuo ad applicarsi immediatamente, non può avere 

quel risultato immediato che voi immaginate. Che cosa vuol dire Claudio? Vuole insegnarvi a 

donare alle creature unicamente per il dono in sé; vuole insegnarvi a comprendere le creature 

unicamente per la comprensione in sé; ad amare queste creature unicamente per amore puro, al 

di fuori di ogni interesse. Vuole insegnarvi a cambiare voi stessi unicamente per un mondo nuovo, 

non per una ricompensa, per un vantaggio che voi stessi possiate avere. Vuole insegnarvi a 

comprendere voi stessi unicamente per la vostra auto-comprensione; perché in questa auto-

comprensione sorge la vostra liberazione, e non con il miraggio di una ricompensa a venire, in 

questa o in un’ altra vita. Così, Claudio vi dice «Iniziate subito e da vicino, da coloro che vi 

circondano, da voi stessi: cominciate a comprendere le creature». Voi allora, armati di buona 

volontà, cercate di mettere in atto questo insegnamento. Alla prima occasione, quando la collera 

vi suggerirebbe di rispondere in malo modo al vostro fratello, ricordando il suggerimento di 

Claudio frenate la vostra collera e con un sorriso un poco sforzato cercate di rispondere in modo 

gentile. E questa è una volta. A questa prima volta possono succederne altre, ma dopo qualche 

volta vi stancate e dite: «Io sono sempre spinto dalla stessa collera, nessun cambiamento è 

avvenuto ed allora quello che dice Claudio non è attuabile, o più ancora, è impossibile». Ma se noi 

penetriamo in profondità quello che Claudio ha detto, vediamo che non dobbiamo aspettarci 

nessun cambiamento. Fino a che aspettiamo un cambiamento non facciamo altro che perdere il 

nostro tempo. È difficile (dite) fare qualcosa senza pensare a una mèta, senza pensare ad un 

effetto, ad un risultato; perché fino ad oggi la vostra vita è sempre stata imperniata sull’attesa di 

un frutto, avete mosso delle cause nell’attesa di un effetto. Ebbene, se fino ad oggi avete fatto 

questo, e fino ad oggi siete stati insoddisfatti, provate a cambiare questo vostro atteggiamento 

interiore, provate il suggerimento di Claudio. Donate comprensione alle creature anche se questo, 

all’inizio, o alla fine, sempre, o qualche rara volta, vi costa sacrificio. Ma non cessate di fare questo 

piccolo sforzo dopo poco. Il cambiare voi stessi è come voler perforare una dura roccia con una 

goccia d’acqua, abbiamo detto altra volta. Poche gocce non perforano certo la roccia, ma 

tantissime e tantissime gocce possono molto; e così voi dovete essere continuamente consapevoli 

di voi stessi; ecco che cosa vuol dire Claudio. Continuamente consapevoli e impegnati in questo 

auto-controllo. Voi direte: «Claudio ci ha sempre detto che non dobbiamo fare le cose con sforzo» 

ed anche qua non è stato compreso. Non dovete fare le cose con sforzo quando queste cose, fatte 

appunto con sforzo, vi procurerebbero un tale squilibrio da sconvolgervi profondamente: allora e 

solo allora. Ma prima di arrivare a questo momento quante cose si possono fare con sacrificio? 

Andate incontro, quindi, alle creature che vi circondano, anche se il loro diverso carattere spesso 

suscita in voi una reazione tutt’altro che tranquilla. Cercate di contenere questa vostra reazione e 

continuate a comprendere le creature che sono vicine a voi. E tutto questo senza aspettare un 

cambiamento né da parte vostra, né da parte delle creature. Lo ripeto: questo cambiamento vi 

sarà ma lo diciamo unicamente a titolo di cronaca. Vi sarà, ma quando vi sarà non possiamo dirlo. 



4 
 

In taluno può essere dopo breve tempo, in tal altro dopo tanti e tantissimi anni. Ma sia in colui in 

cui questo cambiamento sarà a breve scadenza, sia in colui in cui questo cambiamento sarà a 

lunga scadenza, questo cambiamento vi sarà. Però se voi non seguite l’insegnamento che Claudio 

vi ha portato, questo cambiamento non vi sarà né in questa né in molte altre vite ancora. Parlando 

di ognuno di voi Claudio parla a tutta l’umanità, perché l’uomo ha bisogno di questa nuova verità, 

di questa nuova parola. Fino ad oggi all’uomo è stato detto : «Ama il tuo fratello ed avrai felicità in 

un’altra vita, dopo questa fisica», perché l’uomo non avrebbe compreso altre parole. Ma oggi 

all’uomo possiamo dire: «Ama ed aiuta il tuo fratello senza sperare che quello che tu fai possa 

darti un vantaggio, senza sperare che da quello che fai tu abbia un bene nell’altra vita». L’abbiamo 

detto tante volte: dare per il dare in sé, senza miraggio di ricompensa. Non è difficile; diventa 

difficile nel momento che l’individuo comincia ad attendere una ricompensa, aspettare un 

cambiamento; allora si scoraggia. Se volete costruire una casa, non potete sperare di vedere 

costruita questa casa dopo aver poste poche pietre, è vero? Occorre un lungo lavoro di pazienza e 

voi dovete mettere queste pietre senza aspettarvi di vedere finita la casa; mettere queste pietre 

unicamente per il lavoro in sé. Quando voi avete preso questa abitudine (perché, strano a dirsi, è 

quasi un’abitudine) non sarà più difficile: avrete cambiato voi stessi. Questo aiutare i vostri fratelli 

per l’aiuto in sé sarà entrato a far parte di voi stessi ed allora verrà il cambiamento. Ho detto poco 

fa che Claudio parla ad ognuno di voi e che l’umanità ha bisogno di queste nuove parole. 

Guardiamola un poco questa umanità. Voi vedete che l’individuo di oggi cerca di attuare i propri 

desideri attraverso il denaro; non è tranquillo né felice, ormai tutti lo sappiamo. E perché? Se 

lavora, desidera di non più lavorare; eppure noi vi diciamo che se non avesse alcuna occupazione 

l’uomo perirebbe. Per essere sereni occorre saper trovare l’equilibrio, il giusto equilibrio fra 

l’occupazione, o lavoro come lo chiamate, e ciò che invece può darvi un riposo psichico. Fra ciò 

che voi fate per guadagnarvi la vita, come dite, o da vivere e ciò che voi fate per aspirazione. Se 

sapete stabilire questo equilibrio, voi avete trovato la serenità e la pace. L’uomo d’oggi è molto 

occupato dal proprio lavoro; in questo impegna sovente tutta la propria mente, e dopo il lavoro 

cerca di riposarsi o cerca di evadere o cerca un diversivo in qualche cosa che possa costituire un 

momentaneo passatempo senza impegnare oltremodo la mente. Ma verrà un tempo, o figli, in cui 

l’uomo cercherà invece qualcosa che possa avere un valore più profondo e più vero. Ed  allora 

quegli insegnamenti che voi avete sentito, che voi avete udito da tempo, saranno per questo 

uomo la salvezza (sia pure in forma diversa e con nuove parole), saranno il ristoro, il diversivo, 

tutto insomma ciò che potrà dargli forza. Se voi siete qua vuol dire che, in un certo senso, 

precorrete il tempo di questa umanità. E per voi le nostre parole possono essere la forza, possono 

essere il diversivo, possono essere tutto ciò che può farvi trovare nella vita un lato buono, sereno. 

Occorre, lo ripeto, cominciare da poco e da molto vicino. Senza, ancora una volta lo diciamo, 

aspettarvi un cambiamento: iniziare una nuova vita interiore per questa nuova vita interiore, per 

questo. Con l’augurio che possiate comprendere quello che noi vogliamo significare, vi saluto e vi 

benedico.” 


