Vivere la propria verita
Brano tratto da OLTRE IL SILENZIO, pp. 111-116

Registrazione QiS111, voce del Maestro Dali

Dali: “La pace sia con voi e con tutti gli uomini, figli cari.

Verita, per 'uomo, € cio che lui crede: infatti lo crede perché lo ritiene vero, e tale puo ritenerlo
indipendentemente dalla corrispondenza con la Realta; cioé puo ritenere vero qualcosa senza
averlo accertato; ossia puo credere per fede. Se 'uomo puod credere per una sorta di intima
convinzione svincolata da ogni prova, viceversa pud ostinarsi a non credere per un suo intimo,
infondato rifiuto. Quando crede istintivamente, non ha bisogno di prove; quando non vuol
credere, nessuna prova sara convincente per lui. Escludendo un secondo fine intenzionale, quando
si crede o non si crede a dispetto della prova, si ubbidisce ad una necessita di ordine psicologico
che pud assumere anche aspetti patologici. La Verita in sé non ha alcuna importanza per chi ne
fosse depositario ma non la vivesse; mentre € di somma importanza come ciascuno vive la propria
verita. Se assurdamente credeste che un uomo fosse Dio e per qualche ragione lo tradiste,
tradireste Dio, e il fatto che in realta quellluomo non fosse Dio non cambierebbe il valore del
tradimento, anche se tradire Dio non & piu grave che tradire un uomo. Dal punto di vista
dell’esperienza individuale, la verita di fede non e certo meno importante della verita scientifica;
tuttavia si puo pensare che credere in qualcosa senza una conferma oggettiva, essendo un
atteggiamento irrazionale, sia necessariamente dannoso; mentre in effetti & utile e buono solo cio
che fa bene, sicché puo far bene ed essere utile e buono tanto la razionalita quanto l'irrazionalita;
dipende dai casi e dalle persone. In senso generale, invece, si pud dire che fa bene ed & buono cio
che serve a chiarire le idee, facilitare la comprensione e quindi ampliare la coscienza. Se la
razionalita aiuta in questo senso, & buona la razionalita; se invece & la fede che volge a questa
meta, & la fede che fa bene. Si & — molto e spesso — portati a vedere fede e ragione agli antipodi,
come se la fede non potesse essere ragionevole e la ragione non rimanesse, svincolata da ogni
accertamento, tale, se ragione non rimanesse anche se svincolata da ogni conferma. Fede e
ragione si alternano piu assai di quanto si creda nella vita dell’'uomo. Per quanto ognuno possa
dire il contrario, fa suo malgrado continuamente atti di fede, e il mistico — coerente con se stesso e
con la sua fede — non & forse in cio estremamente logico? Quando si ascolta il parere, 'opinione di
gualcuno, fosse anche il pil esperto ed autorevole, si sottoscrive sempre un atto di fede. Inoltre,
anche I'assoluta certezza che altri hanno raggiunto attraverso a prove, allorché si condivida solo
sulla base della loro testimonianza ¢, per chi la condivida, un atto di fede. D’altra parte, se ognuno
dovesse credere e fare solo cio che lui stesso ha personalmente, ripetutamente e oggettivamente
sperimentato, potrebbe credere e fare ben poche cose. Mentre invece, con tanti piccoli atti di
fede, crede a quanto altri hanno accertato ed agisce sulla fiducia dell’esperienza altrui. Cosi, crede
che esistano luoghi che non ha mai visitato, organi del suo corpo che non puo vedere e — perché
no? — altri corpi oltre il fisico. Che differenza c’e fra queste affermazioni? Perché I'ultima non si
accetta con la stessa facilita con cui si accettano altre, pure non frutto di personali constatazioni?

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



Per coerenza, se si & disposti a fare atti di fede accettando come vere le esperienze degli altri,
poche sono le affermazioni che si possono fondatamente escludere. Certo c’e, e deve sempre
esservi, una istintiva ricerca dell’oggettivita o, per lo meno, della soggettivita comune a piu
persone: intendo dire che é credibile una esperienza tanto eccezionale da accadere forse una sola
volta nella vita di un uomo, purché la ripetibilita — che non pud esservi a livello personale — la si
ritrovi a livello generale, cioé nel fatto che pil persone hanno avuto una simile esperienza. Sempre
sul piano della ricerca dell’oggettivita, si potrebbe obiettare che certe affermazioni, frutto della
constatazione di alcuni, le si accettano, anche senza verificarle personalmente, purché — volendo —
le si possano controllare. Cioé: da atti di fede possono diventare verita accertate personalmente.
Mentre altre, anche volendo, non si possono verificare e quindi rimangono semplici opinioni. Per
esempio, ognuno puo accertare che nel corpo fisico dell’'uomo esiste un organo chiamato fegato,
mentre non tutti possono controllare che esiste un altro mondo oltre quello fisico. In altre parole,
il fatto che I'affermazione non e da tutti controllabile toglie ad essa I'oggettivita, la rende
soggettiva, discutibile e dubitabile. Ed & tanto piu dubitabile quanto piu € singolare e quanto meno
e diffusa. Una tale regola —metro a cui riferirsi puo essere giusta e logica in astratto, ma quando
poi viene applicata, pud in sostanza dare un risultato opposto al prefisso che era quello di
camminare sulla terraferma, nel paludoso terreno delle opinioni e delle affermazioni
incontrollabili. Per esempio, se si prendono in considerazione le affermazioni dei mistici circa
I'esistenza di un mondo spirituale, non si pud dire che pochi siano stati quelli che hanno avuto
esperienze estatiche dalle quali hanno tratto simili affermazioni; quindi siamo di fronte ad una
molteplicita di esperienze e tutte, nell’aspetto essenziale, convergenti. Il metro della credibilita
segna dunque una riserva consistente, anche se non piena. Infatti, perché I'affermazione sia
oggettiva occorre che tutti possano ripetere I'esperienza del mistico ed accertare cosi la veridicita
di quanto afferma. Ma il punto & proprio questo: il controllo personale e generale non puo
avvenire perché & impossibile in assoluto, o perché non lo si vuol fare? Supponiamo che, per
controllo, io voglia ripetere I'esperienza che condusse Ohm a denunciare la legge- che ha preso il
suo nome- circa la resistenza offerta dai conduttori al passaggio della corrente elettrica. Una cosa
semplicissima per i tecnici del ramo; una cosa incomprensibile, perfino nella stessa enunciazione,
per tutti gli altri. Tuttavia si dira che con pazienza, studio e applicazione, anche un profano puo
osservare e capire il principio e toccarlo con mano attraverso una dimostrazione sperimentale.
Bene. Il discorso fila ed & cosi vero che lo rimane anche per la dimostrazione di un’altra realta,
guella del mondo spirituale. Infatti, con pazienza, studio e applicazione si possono sviluppare certi
sensi che danno a chi li possiede la capacita di vedere cio che gli occhi non fanno vedere. Certo,
occorre un po’ piu di tempo e molta piu applicazione, ma lo consentirete, se fate il paragone fra
una semplice legge della fisica e I'esistenza di un mondo assai piu vasto di quello materiale, il
discorso ¢ lo stesso. |l mistico & colui che ha la preparazione- se volete — necessaria a sperimentare
una parte della realta non immediatamente sperimentabile da tutti, cosi come I’elettrotecnico ha
la preparazione necessaria per toccare con mano, per provare una legge della fisica oscura,
nascosta e ignorata da chi non ha quella particolare preparazione che lui ha. Entrambe le
esperienze, quella del mistico e quella dell’elettrotecnico, sono verificabili solo da chi abbia le doti
necessarie, e quindi non si capisce, sul piano della validita, perché la testimonianza
dell’elettrotecnico dovrebbe essere piu credibile di quella del mistico. Dird di piu: non si capisce
2



nemmeno come, allorché si parla della legge di Ohm, nessun profano — cioe coloro che non hanno
la possibilita di verificarla- si sogni di contestarla; mentre cid accade comunemente quando si parla
della realta spirituale. Ma c’é di piu: mentre sul piano della tecnica nessuno puo improvvisare, per
guanto riguarda invece il mondo spirituale chiunque si sente I'autorizzazione di improvvisare ed
arriva, perfino, a pensarsi pontefice di quel mondo. Ed eccoci al nocciolo di questo discorso,
perché certo la mia intenzione non era quella di intrattenervi sui paradossi del credere. Che cosa
voglio significare? Voglio forse spingervi a credere a tutto? O peggio ancora, visto che sono poche
le cose che voi potete verificare direttamente, voglio mettervi in mano ai sacerdoti delle varie
discipline? No. Vorrei fare di voi degli esseri coerenti, equilibrati, che ragionano con il proprio
intelletto; che si sottraggono al fascino di quelli che sanno di pil; che quando debbono affrontare
un problema, si documentano il pil possibile e, quando non possono farne a meno, si rivolgono al
tecnico. Ma il tecnico deve fornire delle soluzioni in armonia alle vostre ideologie, non viceversa;
non deve istillare in voi delle ideologie per farvi diventare dei consumatori delle sue soluzioni.
Vorrei che voi foste delle creature che non alimentano le caste che le corporazioni rappresentano
nel mondo odierno; percio vorrei che la vostra cultura fosse piu ampia possibile, piuttosto che
ristretta e approfondita, che abbracciasse un gran numero di discipline, perché in questo modo voi
non contribuireste a creare tutte quelle specializzazioni, frammentazioni, che sono create non per
necessita ma solo per aumentare i centri di potere. Vorrei che guardaste i vostri simili con la vera
carita che non conosce distinzioni; che € benevolenza nei loro confronti, tolleranza, misericordia,
comprensione; che € anche aiuto materiale, quando di quello c’é bisogno, ma soprattutto & aiuto
di ogni genere. Si & caritatevoli quando non si porta rancore, quando si sorvola e si abbona cio che
si potrebbe esigere, quando si tace sulle miserie altrui. Vorrei che foste non solo soggetto di una
simile carita, ma anche oggetto, perché cio significherebbe che vi sono uomini buoni e che quindi
si pu0 sperare in un mondo piu bello, in un mondo in cui la fede non & un’offesa alla ragione e la
ragione ispira la fede. Ma indipendentemente da cid, sempre vorrei che i vostri atti di fede
poggiassero quanto piu possibile sulla ragione e quanto piu possibile fossero svincolati dall’altrui
suggestione. Infatti, vorrei interrompere la vostra dipendenza dagli altri, perché quando si dipende
da qualcuno si € sempre nelle sue mani. Vorrei che foste autonomi il piu possibile e, quando lo
foste divenuti, che allora collaboraste gli uni con gli altri, che dipendeste gli uni dagli altri. No, non
€ una contraddizione quello che sto dicendo, figli, perché vi sono piu tipi di dipendenza: quella che
io vorrei che voi aveste non ¢ la dipendenza dell’irresponsabile, che si fa guidare dagli altri perché
proprio non prova nessun interesse se non in cio che riguarda i suoi bisogni piu corporali, sensuali.
Mentre c’é€ anche la dipendenza di colui che ha una abilita, una capacita e che la mette al servizio
della comunita umana, che fa parte di una societa i cui membri lavorano, agiscono
concordemente, unitariamente, per il reciproco progresso; la dipendenza dell’essere consapevole,
responsabile, che puo dipendere solo da chi & piu consapevole e piu responsabile di lui stesso, da
chi e in grado di dirgli: «La tua fede e la mia certezza!». Questo il vorrei per voi, o figli.”



