
1 
 

Vivere la propria verità 
Brano tratto da OLTRE IL SILENZIO,1 pp. 111-116  

Registrazione OiS111, voce del Maestro Dali 

Dali: “La pace sia con voi e con tutti gli uomini, figli cari. 

Verità, per l’uomo, è ciò che lui crede: infatti lo crede perché lo ritiene vero, e tale può ritenerlo 

indipendentemente dalla corrispondenza con la Realtà; cioè può ritenere vero qualcosa senza 

averlo accertato; ossia può credere per fede. Se l’uomo può credere per una sorta di intima 

convinzione svincolata da ogni prova, viceversa può ostinarsi a non credere per un suo intimo, 

infondato rifiuto. Quando crede istintivamente, non ha bisogno di prove; quando non vuol 

credere, nessuna prova sarà convincente per lui. Escludendo un secondo fine intenzionale, quando 

si crede o non si crede a dispetto della prova, si ubbidisce ad una necessità di ordine psicologico 

che può assumere anche aspetti patologici. La Verità in sé non ha alcuna importanza per chi ne 

fosse depositario ma non la vivesse; mentre è di somma importanza come ciascuno vive la propria 

verità. Se assurdamente credeste che un uomo fosse Dio e per qualche ragione lo tradiste, 

tradireste Dio, e il fatto che in realtà quell’uomo non fosse Dio non cambierebbe il valore del 

tradimento, anche se tradire Dio non è più grave che tradire un uomo. Dal punto di vista 

dell’esperienza individuale, la verità di fede non è certo meno importante della verità scientifica; 

tuttavia si può pensare che credere in qualcosa senza una conferma oggettiva, essendo un 

atteggiamento irrazionale, sia necessariamente dannoso; mentre in effetti è utile e buono solo ciò 

che fa bene, sicché può far bene ed essere utile e buono tanto la razionalità quanto l’irrazionalità; 

dipende dai casi e dalle persone. In senso generale, invece, si può dire che fa bene ed è buono ciò 

che serve a chiarire le idee, facilitare la comprensione e quindi ampliare la coscienza. Se la 

razionalità aiuta in questo senso, è buona la razionalità; se invece è la fede che volge a questa 

mèta, è la fede che fa bene. Si è – molto e spesso – portati a vedere fede e ragione agli antipodi, 

come se la fede non potesse essere ragionevole e la ragione non rimanesse, svincolata da ogni 

accertamento, tale, se ragione non rimanesse anche se svincolata da ogni conferma. Fede e 

ragione si alternano più assai di quanto si creda nella vita dell’uomo. Per quanto ognuno possa 

dire il contrario, fa suo malgrado continuamente atti di fede, e il mistico – coerente con se stesso e 

con la sua fede – non è forse in ciò estremamente logico? Quando si ascolta il parere, l’opinione di 

qualcuno, fosse anche il più esperto ed autorevole, si sottoscrive sempre un atto di fede. Inoltre, 

anche l’assoluta certezza che altri hanno raggiunto attraverso a prove, allorché si condivida solo 

sulla base della loro testimonianza è, per chi la condivida, un atto di fede. D’altra parte, se ognuno 

dovesse credere e fare solo ciò che lui stesso ha personalmente, ripetutamente e oggettivamente 

sperimentato, potrebbe credere e fare ben poche cose. Mentre invece, con tanti piccoli atti di 

fede, crede a quanto altri hanno accertato ed agisce sulla fiducia dell’esperienza altrui. Così, crede 

che esistano luoghi che non ha mai visitato, organi del suo corpo che non può vedere e – perché 

no? – altri corpi oltre il fisico. Che differenza c’è fra queste affermazioni? Perché l’ultima non si 

accetta con la stessa facilità con cui si accettano altre, pure non frutto di personali constatazioni? 

 
1 OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984. 



2 
 

Per coerenza, se si è disposti a fare atti di fede accettando come vere le esperienze degli altri, 

poche sono le affermazioni che si possono fondatamente escludere. Certo c’è, e deve sempre 

esservi, una istintiva ricerca dell’oggettività o, per lo meno, della soggettività comune a più 

persone: intendo dire che è credibile una esperienza tanto eccezionale da accadere forse una sola 

volta nella vita di un uomo, purché la ripetibilità – che non può esservi a livello personale – la si 

ritrovi a livello generale, cioè nel fatto che più persone hanno avuto una simile esperienza. Sempre 

sul piano della ricerca dell’oggettività, si potrebbe obiettare che certe affermazioni, frutto della 

constatazione di alcuni, le si accettano, anche senza verificarle personalmente, purché – volendo – 

le si possano controllare. Cioè: da atti di fede possono diventare verità accertate personalmente. 

Mentre altre, anche volendo, non si possono verificare e quindi rimangono semplici opinioni. Per 

esempio, ognuno può accertare che nel corpo fisico dell’uomo esiste un organo chiamato fegato, 

mentre non tutti possono controllare che esiste un altro mondo oltre quello fisico. In altre parole, 

il fatto che l’affermazione non è da tutti controllabile toglie ad essa l’oggettività, la rende 

soggettiva, discutibile e dubitabile. Ed è tanto più dubitabile quanto più è singolare e quanto meno 

è diffusa. Una tale regola –metro a cui riferirsi può essere giusta e logica in astratto, ma quando 

poi viene applicata, può in sostanza dare un risultato opposto al prefisso che era quello di 

camminare sulla terraferma, nel paludoso terreno delle opinioni e delle affermazioni 

incontrollabili. Per esempio, se si prendono in considerazione le affermazioni dei mistici circa 

l’esistenza di un mondo spirituale, non si può dire che pochi siano stati quelli che hanno avuto 

esperienze estatiche dalle quali hanno tratto simili affermazioni; quindi siamo di fronte ad una 

molteplicità di esperienze e tutte, nell’aspetto essenziale, convergenti. Il metro della credibilità 

segna dunque una riserva consistente, anche se non piena. Infatti, perché l’affermazione sia 

oggettiva occorre che tutti possano ripetere l’esperienza del mistico ed accertare così la veridicità 

di quanto afferma. Ma il punto è proprio questo: il controllo personale e generale non può 

avvenire perché è impossibile in assoluto, o perché non lo si vuol fare? Supponiamo che, per 

controllo, io voglia ripetere l’esperienza che condusse Ohm a denunciare la legge- che ha preso il 

suo nome- circa la resistenza offerta dai conduttori al passaggio della corrente elettrica. Una cosa 

semplicissima per i tecnici del ramo; una cosa incomprensibile, perfino nella stessa enunciazione, 

per tutti gli altri. Tuttavia si dirà che con pazienza, studio e applicazione, anche un profano può 

osservare e capire il principio e toccarlo con mano attraverso una dimostrazione sperimentale. 

Bene. Il discorso fila ed è così vero che lo rimane anche per la dimostrazione di un’altra realtà , 

quella del mondo spirituale. Infatti, con pazienza, studio e applicazione si possono sviluppare certi 

sensi che danno a chi li possiede la capacità di vedere ciò che gli occhi non fanno vedere. Certo, 

occorre un po’ più di tempo e molta più applicazione, ma lo consentirete, se fate il paragone fra 

una semplice legge della fisica e l’esistenza di un mondo assai più vasto di quello materiale, il 

discorso è lo stesso. Il mistico è colui che ha la preparazione- se volete – necessaria a sperimentare 

una parte della realtà non immediatamente sperimentabile da tutti, così come l’elettrotecnico ha 

la preparazione necessaria per toccare con mano, per provare una legge della fisica oscura, 

nascosta e ignorata da chi non ha quella particolare preparazione che lui ha. Entrambe le 

esperienze, quella del mistico e quella dell’elettrotecnico, sono verificabili solo da chi abbia le doti 

necessarie, e quindi non si capisce, sul piano della validità, perché la testimonianza 

dell’elettrotecnico dovrebbe essere più credibile di quella del mistico. Dirò di più: non si capisce 



3 
 

nemmeno come, allorché si parla della legge di Ohm, nessun profano – cioè coloro che non hanno 

la possibilità di verificarla- si sogni di contestarla; mentre ciò accade comunemente quando si parla 

della realtà spirituale. Ma c’è di più: mentre sul piano della tecnica nessuno può improvvisare, per 

quanto riguarda invece il mondo spirituale chiunque si sente l’autorizzazione di improvvisare ed 

arriva, perfino, a pensarsi pontefice di quel mondo. Ed eccoci al nòcciolo di questo discorso, 

perché certo la mia intenzione non era quella di intrattenervi sui paradossi del credere. Che cosa 

voglio significare? Voglio forse spingervi a credere a tutto? O peggio ancora, visto che sono poche 

le cose che voi potete verificare direttamente, voglio mettervi in mano ai sacerdoti delle varie 

discipline? No. Vorrei fare di voi degli esseri coerenti, equilibrati, che ragionano con il proprio 

intelletto; che si sottraggono al fascino di quelli che sanno di più; che quando debbono affrontare 

un problema, si documentano il più possibile e, quando non possono farne a meno, si rivolgono al 

tecnico. Ma il tecnico deve fornire delle soluzioni in armonia alle vostre ideologie, non viceversa; 

non deve istillare in voi delle ideologie per farvi diventare dei consumatori delle sue soluzioni. 

Vorrei che voi foste delle creature che non alimentano le caste che le corporazioni rappresentano 

nel mondo odierno; perciò vorrei che la vostra cultura fosse più ampia possibile, piuttosto che 

ristretta e approfondita, che abbracciasse un gran numero di discipline, perché in questo modo voi 

non contribuireste a creare tutte quelle specializzazioni, frammentazioni, che sono create non per 

necessità ma solo per aumentare i centri di potere. Vorrei che guardaste i vostri simili con la vera 

carità che non conosce distinzioni; che è benevolenza nei loro confronti, tolleranza, misericordia, 

comprensione; che è anche aiuto materiale, quando di quello c’è bisogno, ma soprattutto è aiuto 

di ogni genere. Si è caritatevoli quando non si porta rancore, quando si sorvola e si abbona ciò che 

si potrebbe esigere, quando si tace sulle miserie altrui. Vorrei che foste non solo soggetto di una 

simile carità, ma anche oggetto, perché ciò significherebbe che vi sono uomini buoni e che quindi 

si può sperare in un mondo più bello, in un mondo in cui la fede non è un’offesa alla ragione e la 

ragione ispira la fede. Ma indipendentemente da ciò, sempre vorrei che i vostri atti di fede 

poggiassero quanto più possibile sulla ragione e quanto più possibile fossero svincolati dall’altrui 

suggestione. Infatti, vorrei interrompere la vostra dipendenza dagli altri, perché quando si dipende 

da qualcuno si è sempre nelle sue mani. Vorrei che foste autonomi il più possibile e, quando lo 

foste divenuti, che allora collaboraste gli uni con gli altri, che dipendeste gli uni dagli altri. No, non 

è una contraddizione quello che sto dicendo, figli, perché vi sono più tipi di dipendenza: quella che 

io vorrei che voi aveste non è la dipendenza dell’irresponsabile, che si fa guidare dagli altri perché 

proprio non prova nessun interesse se non in ciò che riguarda i suoi bisogni più corporali,  sensuali. 

Mentre c’è anche la dipendenza di colui che ha una abilità, una capacità e che la mette al servizio 

della comunità umana, che fa parte di una società i cui membri lavorano, agiscono 

concordemente, unitariamente, per il reciproco progresso; la dipendenza dell’essere consapevole, 

responsabile, che può dipendere solo da chi è più consapevole e più responsabile di lui stesso, da 

chi è in grado di dirgli: «La tua fede è la mia certezza!». Questo il vorrei per voi, o figli.” 


