
1 
 

Assenza di scelta nella vita macrocosmica 
Commenti a cura di Andrea Innocenti  

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 181-183 

Registrazione voce del Maestro Kempis 

Kempis: “Abbiamo distinto due forme di vita nel Cosmo: la vita macrocosmica e la vita 

microcosmica. La vita della materia e la vita degli individui. Ebbene, accostando questa Verità a 

quella che vi abbiamo ultimamente enunciata del «comun denominatore», possiamo definire la vita 

macrocosmica il comun denominatore delle vite individuali. Mi spiego: tutti i fotogrammi che 

un’umanità, una razza o tutte le razze, possiamo vivere per quanto differenti fra loro, hanno in 

comune la vita macrocosmica. Ecco perché quindi, qualunque scelta l’individuo compia, non inciderà 

mai nella vita macrocosmica. Tornando all’esempio della scorsa volta, se un osservatore, 

ammirando un tramonto, deciderà di accendere una sigaretta, la serie dei fotogrammi scelta 

conterrà il calar del sole al pari di quella scartata. È chiaro questo? Dunque, noi vediamo che un 

Cosmo ha una storia fissa, ha un ciclo di vita ben definito, stabilito dal modulo fondamentale e che 

risulta, appunto, dagli elementi in comune, dalle storie individuali, dai comuni denominatori dei vari 

fotogrammi che gli individui vivono soggettivamente. Cosicché la storia del Cosmo va scissa in 

«storia della vita macrocosmica» e storia della vita microcosmica, cioè storia di tante storie 

individuali. Qualunque siano le scelte e le storie individuali, la storia della vita macrocosmica non 

muta. Infatti, la vita macrocosmica non è legata ai microcosmi. Questo da tempo ve lo abbiamo 

detto. Un’altra delle vecchie verità – per così chiamarle – che acquista un nuovo significato da 

quest’ultimo insegnamento.” 

Il Cosmo acquista in questa visione una sua relativa oggettività, legata alla sostanzialità 

del Cosmo stesso. Per il Cosmo accade quello che avviene per ogni singolo individuo: ha 

un corpo akasico, ovvero un sentire di coscienza, un corpo mentale, un astrale ed un 

corpo fisico. Così il macrocosmo è l’espressione tradotta in concreto della coscienza 

cosmica. La sua concretezza costituisce la realtà fisica, astrale e mentale, ed assembla in 

sé i veicoli fisici, astrali e mentali degli individui, come espressione e quale comun 

denominatore degli stessi. Possiamo perciò dire che il Cosmo assume due espressioni di 

vita, quella microcosmica, ossia quella degli individui con le loro tipiche quantità e qualità, 

e quella macrocosmica che unifica le singole individualità dando luogo ad un differente 

unitario soggetto che trascende il molteplice. Ma la coscienza di tale soggetto non 

necessita di varianti, in quanto non ha un percorso di evoluzione. In sintesi dopo la 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

coscienza cosmica esiste soltanto la Coscienza Assoluta, fusione trascendente delle 

singole coscienze cosmiche.  

Kempis: “Ed allora – direte voi – gli altri fotogrammi, quelli che comprendono le scelte scartate 

dall’individuo? Sono tutti esistenti nello stesso modo. Non è che si «vivificano» allorché un individuo 

si leghi ad essi e che solo quelli a cui l’individuo si leghi abbiano vita e gli altri rimangano morti. No. 

Tutti esistono nello stesso modo immutabile. Dico immutabile perché ciascuna situazione 

elementare cosmica è immutabile: contiene un elemento di mutazione rispetto alla precedente ed 

alla seguente, ma in sé è immobile come quella vecchia teoria secondo la quale il moto dei corpi 

altro non sarebbe che un insieme di punti fermi. Ripeto: i fotogrammi vissuti soggettivamente, 

individualmente, che contengono elementi in comune – che sono gli elementi della vita 

macrocosmica – sono tutti egualmente esistenti, sia che siano scelti dagli individui o che non lo 

siano. Allorché l’individuo sceglie una serie, vive l’individuo, non i fotogrammi i quali non subiscono 

mutazione alcuna, né in sé, né rispetto a quelli scartati. Cerchiamo di spiegare ancora meglio: 

quando voi pensate a varie cose che potreste fare ponete in attività il vostro veicolo mentale (corpo 

mentale) il quale opera delle scelte fra tutte le serie dei fotogrammi mentali che rappresentano 

tutte le cose che potreste pensare. Ebbene, limitando la nostra osservazione al piano mentale, non 

esiste, nel piano mentale, nessuna differenza fra le cose che avete pensate e quelle che metterete 

in atto, così come non esiste alcuna differenza intrinseca fra le serie dei fotogrammi che avete scelti 

e che rappresentano le cose che avete pensato e le serie che rappresentano le cose che non avete 

pensato.” 

Dal punto di vista della coscienza cosmica non c’è alcuna differenza fra i fotogrammi della 

variante scelti e quelli non scelti, sono lì tutti come stampati nell’Eterno Presente. Questo 

fatto rende la scelta soggettiva, nel senso che soltanto il sentire in senso lato 

dell’individuo ha la percezione di scegliere e di vivere le conseguenze della sua scelta. Il 

sentire di coscienza, virtuale frazionamento della coscienza cosmica, a sua volta porzione 

non reale dell’Assoluto, crea ed ha in sé tutti i fotogrammi possibili relativi a quel 

cammino della coscienza. Va notato come in questa parte dell’insegnamento i Maestri 

danno ai fotogrammi concretezza, come fossero lì, visibili e materialmente esistenti nella 

coscienza cosmica, immutabili nella dimensione del non tempo. Ma questa è una verità 

di passaggio, che vela la vera realtà dei fotogrammi, perché la loro esistenza è, come 

spiegheranno meglio in seguito, creata dal sentire di coscienza, quale conseguenza delle 

sue sostanziali limitazioni. 

Kempis: “Innumerevoli indubbiamente sono i fotogrammi; ciascuna serie rappresenta varie 

situazioni che possono essere vissute soggettivamente dall’individuo, in modo più o meno 



3 
 

consapevole. Le situazioni cosmiche, ripeto, esistono per il piano fisico, per il piano astrale, per il 

mentale, per ogni piano d’esistenza. A rigore, quando voi siete venuti qua questa sera, non avete 

condotto il vostro veicolo fisico, ma la vostra consapevolezza successivamente si è legata, un 

fotogramma dopo l’altro, a tante situazioni cosmiche riguardanti il piano fisico, vivendole 

soggettivamente, situazioni in cui il vostro veicolo fisico era rappresentato in una posizione sempre 

più ravvicinata rispetto al punto di arrivo. Il legare la vostra consapevolezza a questo tipo di 

fotogrammi implica, come stretta conseguenza, lo scegliere o il legarsi ad altri fotogrammi del piano 

astrale; cosicché quelli di voi che si saranno bagnati sotto la pioggia – o meglio che si saranno legati 

ai fotogrammi nei quali il loro veicolo fisico era rappresentato sotto la pioggia – come conseguenza 

automatica si saranno legati nel piano astrale a fotogrammi in cui il loro veicolo astrale rappresenta 

la sensazione del bagnato; in cui il loro veicolo mentale, ad esempio, rappresenta l’idea del 

raffreddore, e così via. In sostanza, quindi, il Cosmo è lì, immobile, statico, da sempre. È l’individuo 

– diciamo oggi – che si lega a questo immenso mosaico, attimo per attimo, spazio per spazio, a 

queste situazioni cosmiche. E legarsi ad esse significa spostare la propria consapevolezza da un 

punto all’altro del Cosmo. Il Cosmo ha già scritto la sua storia; il ciclo della vita macrocosmica non 

può mutare secondo le scelte degli individui. Né le scelte degli individui possono mutare la vita del 

Cosmo, perché non è che attraverso a queste scelte gli individui colorino, vivifichino, improntino in 

modo diverso i fotogrammi scelti. Mai. I fotogrammi possibili, esistenti, che siano vissuti o meno, 

esistono tutti nello stesso modo.” 

La prospettiva secondo la quale i Maestri spiegano la realtà in queste comunicazioni è 

diversa da quella che avranno in seguito. Adesso parlano ad individui che hanno una 

percezione della realtà duale. Loro sono lì e la realtà è a loro davanti. Quindi il 

macrocosmo appare a questi esterno, oggettivo, statico fatto di tanti fotogrammi, quali 

dai Maestri descritti, come stampati secondo la materia del proprio piano d’esistenza, ed 

ad essi si lega la consapevolezza del sentire di coscienza. Man mano che è cresciuta la 

capacità intellettuale degli ascoltatori, anche se sempre immersi nella dimensione della 

dualità, i Maestri hanno ipotizzato e stimolato in loro una percezione soggettiva 

dell’esistente più ampia e soprattutto chiarificatrice. Allora il macrocosmo ed i 

fotogrammi, che sono in esso, non sono più visti esterni agli individui, ma interni, frutto 

del loro sentire di coscienza. Così ora la Realtà, sia microcosmica che macrocosmica, 

appare creazione della coscienza, secondo i diversi gradi di limitazione di essa. Tutto ciò 

dimostra ancora una volta la grandezza di queste Guide, che hanno ampliato, nell’arco di 

quasi quaranta anni, con gradualità, la prospettiva e la difficoltà del Loro messaggio, 

calibrandole secondo lo sviluppo intellettuale, ed in parte forse anche coscienziale, degli 

ascoltatori.  


