La filosofia di Kempis e la teoria degli ologrammi
di Andrea Innocenti

I Maestro Kempis, rifacendosi essenzialmente alla logica per le sue affermazioni, da una
rappresentazione della realta come costituita da una Coscienza Assoluta, ed in quanto tale, in
eterno, immutabile presente: essa € la sintesi della fusione ultima di un numero quasi infinito di
sentire di coscienze, disposte gerarchicamente come una grande piramide, nella quale la base
rappresenta il grado piu basso, cioé il sentire con il maggior numero di limitazioni. La Coscienza
Assoluta & solo virtualmente separata dai vari “sentire” che la formano, perché questi non sono
altro che la stessa Coscienza Assoluta che si autolimita. Con un altro linguaggio possiamo dire che
I’Assoluto & immanente ed insieme trascendente a cio che chiamiamo Realta. Pud fare comprendere
guesta apparente contraddizione I’analogia con la visione monoculare dei due occhi, che si fonde in
un’unita rappresentata dalla visione binoculare che la mente alla fine sintetizza. Dal punto di vista
di ciascun sentire relativo, conseguenza del virtuale frazionamento, inizia un cammino, il percorso
dell’evoluzione della coscienza, che va dall’atomo di sentire, cioé la massima limitazione, fino alla
Coscienza Assoluta stessa, attraverso successive fusioni della coscienza, che unificano
continuamente i vari sentire di grado analogo dal punto di vista delle proprie limitazioni. Questa
rappresentazione dell’Esistente e della sua modalita di essere & esattamente la stessa che viene
enunciata in termini molto piu elementari da altre concezioni che parlano di uno Spirito, il Padre,
che feconda la Materia, la Madre, per generare la Coscienza, il Figlio. Possiamo allora domandarci
cos’é che e veramente Reale. La risposta & semplice e complessa insieme. Reale & soltanto il Sentire
di Coscienza Assoluto; la cosiddetta realta, quale da noi concepita, non ¢ altro che la creazione-
percezione che ogni singolo sentire, secondo il suo grado di limitazione, ha e costruisce: cido non
avviene pero in maniera solipsistica, ma secondo il modulo che la coscienza piu ampia della quale
essa fa parte struttura. La rappresentazione dell’esistente che ne emerge € quella di una specie di
incastro di soggettivismi, che divengono sempre piu vicini all’Assoluto, il cui sentire, per logica
secondo la definizione stessa di tale concetto, non pud essere che eterno, immutabile, onnisciente,
onnipresente. Quello che appare a noi come reale non é altro che la creazione-percezione di un
sentire virtualmente limitato, quindi la nostra percezione risulta molto relativa perché & funzione
del grado di limitazione della coscienza. Tutto cio puo apparire angoscioso, ma se si riflette sul fatto
che la realta assoluta & costituita da questa incommensurabile miriade di fotogrammi, ciascuno dei
qguali & in ultima analisi Dio, ogni istante della nostra vita, sia esso legato alla gioia o al dolore, al
bene o al male, acquista estrema importanza ed & degno di essere vissuto.

Il Maestro Kempis esprime tale concetto con queste parole:?

“Quello che I'essere percepisce non esiste oggettivamente, non é l'unica realta superstite delle
precedenti che non esistono pit e preliminare di quelle che verranno e che non esistono ancora, ma

1 Brano tratto da: LA FONTE PREZIOSA: rivelazioni sull’Assoluto. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti).
Roma: Edizioni Mediterranee, 1987, pp. 295-296.



e la porzione della realta totale - tutta esistente simultaneamente - che I’essere riesce a cogliere e
creare in forza delle sue limitazioni, o che le sue limitazioni gli fanno cogliere e creare. (...) Il fatto che
gli esseri vivono, sentono in successione il sentire legato alle situazioni cosmiche che tutte
simultaneamente sono esistenti nell’Eterno Presente non significa che gli esseri le sentono perché
cosi sono scritte, ma esattamente il contrario: I'Eterno Presente é una Realta in cui I'apparente
successione del sentire é annullata. Niente d’altro. L’Eterno Presente é la condizione strutturale del
virtuale frazionamento dell’Assoluto, o meglio, della sua sostanza, perché la Coscienza Assoluta é
oltre il virtuale frazionamento. Il divenire, come virtuale frazionamento, é sentito da ogni sentire;
percio gli esseri, percependolo, creano I’Eterno Presente. Percezione e creazione si identificano, con
la differenza che sul piano della struttura del virtuale frazionamento tutto e creato-percepito
simultaneamente, mentre sul piano del sentire relativo - sentire che é la conseguenza del virtuale
frazionamento - tutto e creato in modo successivo. Punti di vista diversi di una stessa Realta che
originano realta diverse, ciascuna vera nella sua dimensione relativa.”

Non & scopo di questo articolo andare oltre questa brevissima esposizione dell’insegnamento dei
Maestri del Cerchio Firenze 77, che peraltro si trova riportato ampiamente in una decina di libri. Mi
preme invece sottolineare che il suo aspetto pratico va ben oltre quello teorico-filosofico, perché
non solo il “Conosci te stesso”, come ¢ indicato dal Maestro Claudio, & I'esatta volgarizzazione del
Dharana, Dhyana, Samadhi di Patanjali, ma anche un’attenta meditazione sulla percezione di ogni
istante della nostra creazione-percezione permette quella consapevolezza di essere che
inevitabilmente porta a superare I'attaccamento dell’io egoistico e proietta verso una coscienza che
veda I'altro come se stesso. La comprensione del Cristo, enunciata nell’ “Ama il prossimo tuo come
te stesso”, punto d’arrivo e sbocco finale di tutto I'insegnamento, diviene almeno prospetticamente

Ill

possibile, anche se non proprio immediatamente realizzata nel vero significato del “Qui ed ora”.

La teoria degli Ologrammi

L'ologramma, che etimologicamente significa “descrivo tutto”, € un supporto fotografico a tre
dimensioni dell'immagine di un oggetto ottenuta mediante un laser. Si crea un ologramma
sottoponendo un oggetto da fotografare a un raggio laser, cioé una luce proveniente da una
sorgente luminosa coerente, poi mandando un secondo raggio laser sulla luce riflessa del primo e
creando cosi un finissimo intreccio di frange di interferenza, che viene registrato su una lastra
fotografica. Quando la lastra viene sviluppata appare visibile soltanto un intreccio di linee scure e
chiare, ma se questa immagine viene ancora illuminata da un altro raggio laser prendera forma
I'oggetto fotografato. Non solo I'ologramma rappresentera I'oggetto nelle sue tre dimensioni, ma
succedera anche che, dividendo I'ologramma in due parti, ciascuna di esse dara la rappresentazione
dell’oggetto iniziale, e il fenomeno potra ripetersi all’infinito per successive divisioni. In sostanza,
ogni minima parte di un ologramma contiene tutta I'immagine dell’ologramma intero.

Comparando questo fenomeno alla concezione che il Maestro Kempis da della realta, si ritrova il
fatto che nella divisione del Sentire Assoluto abbiamo si sentire virtuali, limitati e relativi, ma tali
che hanno in sé I'essenza della loro origine, cioe dell’Assoluto Stesso .



L'esperienza che il fisico Alain Aspect nel 1982 ha fatto nell’Universita di Parigi da delle indicazioni
molto interessanti riguardo all’unita del tutto prodotta dalla fusione del relativo, che riproduce nelle
sue caratteristiche I'archetipo originale. Aspect ha scoperto che, sottoponendo a determinate
condizioni degli elettroni, questi sono capaci di comunicare istantaneamente fra loro,
indipendentemente dalla loro distanza: € come se ogni singolo elettrone sappia cosa stia facendo
I'altro. Mantenendo come vera la teoria di Einstein, secondo la quale il limite della velocita della
luce e invalicabile, la sola possibile spiegazione a cio € che la connessione fra questi elettroni sia di
tipo non locale.

Azzardando oltre l'indicazione scientifica dell’esperimento, questa potrebbe avvalorare I'ipotesi di
una realta intimamente connessa come in una rete unificante e, se questa esperienza la si mette in
relazione all’olografia, che da ampiamente la prova che il macro contiene il micro e che il relativo
non & poi tanto cosi relativo, perché determinato solo dal punto di vista, quello si veramente relativo
(e che nella filosofia del Maestro Kempis & espresso dal grado di limitazione del sentire virtuale), se
ne puo concludere che la scienza, sia pure timidamente e per ora soltanto per possibili illazioni,
avvalora le affermazioni che I'intuizione e lo stretto rigore logico, come nel caso dell'insegnamento
del Cerchio, possono dare.

Mi piace chiudere queste riflessioni con queste parole del Maestro Kempis, da lui usate al termine
delle sue complesse lezioni d’insegnamento:?

“Lo stupefacente ordito e tessuto che é I’Esistente, cosi barbaramente illustrato dal sottoscritto, che
di questo e di tanto chiede perdono, non é un meccanismo, ma un meraviglioso organismo in cui
ogni sua parte, anche il piti insignificante frammento, é insostituibile, e percio di capitale importanza,
e percio immortale. Se si arriva a credere alla verita di tutto cio, si comprende il senso della piu alta
morale, e di colpo si fa chiaro il significato della vita, dell’esistenza, del giusto rapporto con gli altri.
Ma chi sono gli altri? Tanto pit scostanti, odiati, cattivi, quanto piti confusi e lontani dalla verita,
percio piu bisognosi di comprensione e d’amore? Ma che senso avrebbe sapere tutto cio, se si vivesse
come chi l'ignora? Tale é veramente il quesito che io lascio alle vostre meditazioni”.

2 Brano tratto da: LA FONTE PREZIOSA: rivelazioni sull’Assoluto. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti).
Roma: Edizioni Mediterranee, 1987, p. 308.



