
1 
 

Le gamme del sentire vibrano all’unisono 
 

Commenti a cura di Andrea Innocenti  

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 197-201 

Registrazione voce del Maestro Kempis 

Kempis: “La percezione del tempo da parte dell’individuo è in funzione del tipo di evoluzione che 

sta seguendo e del piano di esistenza in cui egli vive consapevolmente. Per comprendere meglio 

che cosa significa questa affermazione dobbiamo ricordarci innanzi tutto com’è costituito 

l’individuo. Prendiamo l’uomo incarnato che è il prototipo di individuo più completo nella sua 

struttura; egli ha: a) un corpo fisico che gli permette di vivere nel piano fisico e di avere quelle 

esperienze così essenziali alla sua evoluzione; b) un corpo astrale che dà all’individuo la possibilità 

di avere sensazioni ed emozioni; c) un corpo mentale che dà all’individuo la vita istintiva ed 

intellettiva conscia ed inconscia; d) un corpo akasico che rappresenta la coscienza individuale e 

l’evoluzione raggiunta; e) infine la Scintilla divina che è Dio nell’individuo. Questo per sommi capi 

ed in modo schematico. A tutti questi corpi corrispondono tante «materie» e tanti piani 

d’esistenza, né più né meno come al corpo fisico corrisponde la materia fisica ed il piano 

d’esistenza fisico (per voi il mondo). Quando l’uomo muore, non vive più consapevolmente nel 

piano fisico, ma sposta la sua consapevolezza al piano immediatamente più sottile nel quale abbia 

un corpo costituito, cioè l’astrale. E così via. La percezione di tempo-spazio che l’uomo aveva nel 

piano fisico è molto diversa da quella che nel piano astrale, perché diversi sono i piani d’esistenza. 

Altrettanto dicasi per il piano mentale; ma più ancora per il piano akasico. Con quanto ho detto è 

forse ora più chiara la prima parte dell’iniziale affermazione e cioè che la percezione del tempo da 

parte dell’individuo è in funzione del piano d’esistenza in cui egli vive consapevolmente. Ma l’altra 

parte dell’affermazione che tale percezione è in funzione del tipo di evoluzione che sta seguendo, 

che cosa significa?” 

Qui il Maestro Kempis fa un breve schema riassuntivo di come è costituito l’individuo. 

Questo è come un apparecchio radio, a seconda delle frequenze recepisce diverse 

gamme di onde elettromagnetiche. Frequenze basse corrispondono alla densità del 

piano fisico ed al corpo relativo, man mano aumenta l’ampiezza delle frequenze si sale 

di piano e diminuisce la densità del corpo corrispondente. Così dopo il fisico avremo il 

corpo astrale, poi il mentale, l’akasico ed infine quella che viene detta Scintilla Divina. 

Per ogni piano il corrispondente veicolo può recepire il relativo spazio-tempo, così 

l’individuo, se connesso ai sensi di quel veicolo si rappresenterà un’immagine della 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

realtà secondo tale spazio-tempo. Si può dire che questa concezione richiama, sia pure 

approssimativamente e con molti distinguo, la teoria delle categorie kantiane.  

Kempis: “Per quanto concerne l’evoluzione, noi abbiamo distinto l’intero ciclo in tre momenti: 

evoluzione della materia, evoluzione della forma, evoluzione dell’autocoscienza. A questi tre 

momenti l’individuo è interessato in modo sempre più diretto, secondo una scala che va da un 

minimo nell’evoluzione della materia, ad un massimo nell’evoluzione dell’autocoscienza. Giocano, 

dunque, due fattori nell’evoluzione: uno esterno, costituito dalle spinte che vengono 

dall’ambiente, l’altro interno, costituito dall’anima dell’individuo che, in qualche modo, influisce 

sui corpi che lo costituiscono e sull’ambiente inteso come insieme di altri individui che lo 

circondano e coi quali ha rapporti. Ad esempio nell’evoluzione di una razza animale (evoluzione 

della forma) giocano il fattore ambiente (è l’ambiente che determina le caratteristiche di un corpo 

fisico, la necessità che abbia certi organi e non altri) ed il fattore individuo (è l’individuo che 

usando certi organi ne causa lo sviluppo). Come ho detto, il fattore individuo gioca un ruolo 

preminente nell’evoluzione dell’autocoscienza; non influisce affatto, in quanto è semplice 

soggetto passivo, nell’evoluzione della materia. Quest’ultimo è uno dei motivi per i quali diciamo 

che il ciclo della vita macrocosmica non è modificato dalle scelte individuali; l’evoluzione della 

materia, che fa parte del ciclo di vita macrocosmica, vede l’individuo soggetto passivo di questo 

ciclo. Vi ricordo, che la vita macrocosmica è la vita delle materie dei piani d’esistenza; vita 

intrinseca, indipendente dalle forme viventi o no che queste materie compongono. Anche con 

questo concetto che ora vi ho ricordato si ribadisce, in ultima analisi, che il ciclo della vita 

macrocosmica non è influenzato dalle scelte individuali; verità questa che troveremo più chiara 

quando parleremo delle varianti.” 

L’evoluzione ha tre momenti, uno riguarda la materia ed è inerente particolarmente alla 

vita macrocosmica, l’altro riguarda la forma e si riferisce in modo più specifico ai regni 

minerale, vegetale e animale, per i quali l’evoluzione avviene principalmente per effetto 

delle sollecitazioni ambientali, infine abbiamo l’evoluzione dell’autocoscienza, che è 

inerente essenzialmente al regno umano. Qui l’evoluzione avviene ancora per le 

sollecitazioni dell’ambiente, ma comincia in modo significativo il peso della coscienza già 

un po’ evoluta. Allora si può meglio comprendere l’importanza delle varianti, in quanto 

costituiscono i primi istanti di libertà per l’individuo. Infatti, fino al regno umano, 

l’evoluzione, nei diversi cicli, è sempre prodotta da determinismo, ma, poiché la 

coscienza deve essere libera nella sua espressione più elevata, impara la libertà, in 

momenti potremmo dire didattici, nei quali l’individuo, ha davanti a sé una parziale 

libertà. Quelli sono le varianti.  



3 
 

Kempis: “Il ciclo di vita macrocosmica va dall’emanazione del Cosmo al suo riassorbimento, 

secondo una progressione che, ad esempio, nel piano fisico per la materia fisica, è eguale a quella 

scandita dal calendario astronomico ed occupa tutta la durata e tutto il suo spazio per completarsi. 

Il ciclo di vita dei microcosmi segue una progressione di «sentire» che va da un «sentire» limitato 

ad un «sentire assoluto». Il ciclo di vita dei microcosmi nel loro insieme, occupa egualmente tutta 

la durata e tutto lo spazio di un Cosmo, però ciascun microcosmo per compiere l’intera 

progressione del «sentire» occupa tutta la durata del Cosmo, ma non tutto lo spazio. Ebbene, il 

fatto che lo stesso spazio non è condiviso da tutti gli individui esistenti comporta come 

conseguenza logica la non contemporaneità del «sentire» gli stessi fotogrammi da parte di più 

individui che questi fotogrammi abbiano in comune, a meno che non si tratti di individui di eguale 

evoluzione. Questo significa che il calendario astronomico, pure di una stessa epoca e di uno 

stesso luogo, non segna lo stesso stadio di sviluppo di tutti gli individui che in quell’epoca e in quel 

luogo si trovino. Da qui la necessità di distinguere due tempi fondamentali nel Cosmo (che pure 

non esistono oggettivamente): il tempo del mondo delle materie ed il tempo del mondo degli 

individui. Nel Cosmo le parti eguali vibrano all’unisono, così le varie gamme dei «sentire» 

individuali sono percepite contemporaneamente dai singoli individui, ma questa contemporaneità 

è del tempo del mondo degli individui (contemporaneità delle razze) e corrisponde, invece, come 

abbiamo detto, ad una non contemporaneità nel mondo delle materie.” 

La vita macrocosmica occupa nel suo ciclo di vita sul piano fisico tutto il Cosmo 

astronomico. L’insieme dei microcosmi occupa tutto lo spazio-tempo del macrocosmo, 

ma un singolo microcosmo occupa solo tutto il tempo, ma non completamente lo 

spazio. Perciò fra più microcosmi ci saranno tantissimi fotogrammi non in comune, così 

sia per questi che per quelli in comune ci sarà effettiva contemporaneità soltanto 

quando i sentire di coscienza saranno dello stesso grado di evoluzione. Come sintesi si 

può dire, sia pure nell’illusione del relativo, che vi sono due tipi di tempo nel Cosmo e 

quindi due tipi di contemporaneità. Quello del piano materiale e quello del piano 

akasico, entrambi illusori. Quello più vicino alla Realtà Assoluta, è quello dei sentire, 

perché la vera natura del sentire è l’essenza dell’Assoluto, mentre la realtà, che viviamo 

come mondo materiale, è il prodotto della massima limitazione del sentire.  

Kempis: “Questo è quanto appare confrontando la realtà del mondo degli individui con quella del 

mondo delle materie, ma non è la Realtà Assoluta nella quale non esiste né spazio, né tempo. E 

non è, neppure, quanto appare al singolo individuo il quale illusoriamente crede di condividere il 

luogo e l’epoca dei suoi vicini. La sua visione, non solo non è la visione della Realtà oggettiva, ma 

neppure la visione della Realtà del relativo: è una visione prettamente soggettiva, quasi onirica. 

Come ho detto all’inizio, la percezione dello spazio-tempo da parte dell’individuo è in funzione 

dell’ambiente nel quale vive consapevolmente e del tipo di evoluzione che sta seguendo. Se egli è 



4 
 

un animale incarnato la sua percezione sarà del tutto differente da quella di un uomo disincarnato, 

tuttavia nell’uno e nell’altro caso sarà essenzialmente una visione soggettiva di un essere relativo. 

Ma al di là delle visioni oniriche degli individui esiste una realtà, sia pure non assoluta, ed è quella 

della quale ci stiamo interessando. In questo vostro oggi si può dire che tutta la materia della terra 

è a un certo punto dell’evoluzione, ma non si può dire che tutti gli individui che sono incarnati 

sono ad uno stadio eguale di evoluzione, perché il trascorrere della scala del «sentire» degli 

individui è diverso dal trascorrere del calendario astronomico. Ciascuno di voi in questo momento 

può dire: «Tutti quelli che esistono, in questo momento sperimentano il mio stesso «sentire», 

sono la mia stessa evoluzione». Ma in quale spazio cosmico essi sono ubicati? Nella stessa vostra 

epoca? Oppure nel passato o nel futuro astronomico? In ognuno di questi spazi-tempo del Cosmo, 

perché il Cosmo, inteso come insieme di materie, è il contenente e l’individuo il contenuto. 

Dunque, un tempo per il contente ed un tempo per i contenuto. Il tempo delle materie non è che 

la rappresentazione delle materie che costituiscono il Cosmo, secondo una progressione che va da 

una «non aggregazione» ad una «aggregazione» (emanazione) e di nuovo ad una «non 

aggregazione» (riassorbimento). Di esso l’individuo prende cognizione sperimentando le situazioni 

cosmiche nelle quali è rappresentato, secondo la progressione del suo «sentire». Il tempo delle 

materie non è un tempo oggettivo; diventa tale per l’individuo che lo esperimenta, ma al di fuori 

dell’individuo che lo anima è solo una rappresentazione di differenti apparenze seguita secondo 

un determinato modulo.” 

L’individuo, legato al piano delle materie, ha una sua rappresentazione della realtà, che 

potremo dire quasi onirica. Essa dipende in primo luogo dalla sua evoluzione, ma molto 

anche dall’ambiente nel quale si trova a vivere. Molto diversa è la situazione per gli 

individui che da tale piano si sono distaccati, ovvero che hanno superato la dualità. 

Ancora la loro rappresentazione non è quella assoluta, perché soltanto la Coscienza 

Assoluta può averla, ma gli si avvicina abbastanza. Ancora per loro la realtà appare 

legata al divenire, ma quel divenire è assai diverso da quello del piano fisico, perché se 

anche permane il senso d’individualità, non c’è più la separatività, cioè ognuno si sente 

parte di un tutto a esso indissolubilmente legato. Ovvero, ha chiara la consapevolezza 

che Tutto è Uno. Ci sono quindi due tipi di tempo: uno per il mondo materiale ed uno 

per il Cosmo inteso come insieme di sentire. Così il concetto di contemporaneità sarà 

assai diverso per i due tempi. In uno stesso fotogramma gli individui, in esso 

rappresentati, saranno contemporanei per il mondo materiale, in quanto presenti in tale 

fotogramma, ma, se non sono dello stesso grado di evoluzione, non sono 

contemporanei rispetto al tempo del piano akasico, ovvero del sentire. Inoltre, la 

rappresentazione del piano delle materie che costituiscono il Cosmo, apparirà secondo 

uno sviluppo che va da una fase di disunione ad una di unione (come una sistole e 



5 
 

diastole di un grande organismo che viva e si manifesti secondo una dinamica 

periodica). Mentre, dal punto di vista al di fuori delle materie, tutto ciò apparirà come 

una successione di illusorie rappresentazioni, che seguono una determinata logica, 

generata dalla limitazione originaria della coscienza cosmica. 

Kempis: “Ed il tempo del mondo degli individui da che cosa nascere? Nasce dalla natura del 

«sentire individuale» che è limitato. Solo una figurazione per il momento può farvi intendere la 

spiegazione. Se, in un oceano di madreperla, voi voleste costruire una collana di perle, che cosa 

fareste? Innanzitutto immaginereste la collana nella sua interezza e poi passereste all’atto pratico 

di circoscrivere una quantità di madreperla per formare una piccola sfera, e dopo questa un’altra 

sfera, e dopo questa un’altra ancora, fino a completare la collana che avete immaginata. Ebbene 

ogni perla esiste se e in quanto v’è qualcosa che la limita, che la racchiude, che la circoscrive. E la 

collana esiste se e in quanto le perle sono poste l’una accanto all’altra ed unite con un filo. 

Orbene, se paragono il «sentire assoluto» all’oceano di madreperla ed il «sentire relativo» degli 

individui alle perle e l’individualità alla collana, e se riunisco in un solo istante ciò che io ho invece 

detto nel tempo, posso forse intuire che il «sentire degli individui» si concretizza in un qualcosa di 

chiuso, di circoscritto, di relativo, di un «ora» che prelude ad un «dopo» e che proviene da un 

«prima». Tutto ciò, però, è un’illusione che mai ha avuto inizio dal momento che tutto è racchiuso 

in un attimo senza tempo; io lo sento come chiuso e come un trascorrere, solo perché se non lo 

sentissi limitato, definito, concluso, non lo potrei sentire, altrimenti, relativo. Se non lo sentissi 

come qualcosa che è «ora» e che non è stato «prima» e che non sarà «dopo», non sarebbe un 

«sentire» relativo, un «sentire» alla volta. Ma in effetti questo percepire «ora» come momento di 

una teoria che volge al termine, non ha mai avuto inizio né nell’Eterno Presente, né nelle 

dimensioni di altri mondi. Sempre è stato, sempre è, sempre sarà.” 

La metafora della collana di perle rende chiaro il formarsi, dal Sentire Assoluto, il 

virtuale frazionamento, ed in questo il dispiegarsi dei sentire relativi nelle loro 

successive incarnazioni. Infatti, la collana è l’individualità, ogni perla un sentire relativo. 

Per descrivere tutto il processo non possiamo che usare i tempi del divenire, ovvero 

passato presente e futuro. Ma il processo è soltanto un processo logico, perché tutto è 

già lì, nell’Eterno Presente. Il mare di madreperla c’è sempre stato, come sempre ci sono 

state le collane e le singole perle. Per capire questo paragone bisogna identificarsi con il 

sentire, o meglio ancora, nella sua specifica qualità di sentirsi d’esistere. Ogni perla, 

tutta la collana, l’intero oceano di madreperla esprimono un sentire d’esistere, ma 

ciascun sentirsi d’esistere si manifesta entro i limiti della sua forma e della sua quantità, 

solo l’oceano estrinsecherà al massimo le infinite possibilità della sua essenza, estese 



6 
 

verso la massima qualità e la massima quantità possibili nell’esistenza.ne dall’alto verso 

il basso ovvero dall’Assoluto all’atomo di sentire. 


