Le gamme del sentire vibrano all’'unisono

Commenti a cura di Andrea Innocenti
Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 197-201
Registrazione voce del Maestro Kempis

Kempis: “La percezione del tempo da parte dell’individuo € in funzione del tipo di evoluzione che
sta seguendo e del piano di esistenza in cui egli vive consapevolmente. Per comprendere meglio
che cosa significa questa affermazione dobbiamo ricordarci innanzi tutto com’ée costituito
I'individuo. Prendiamo I'uomo incarnato che ¢ il prototipo di individuo pil completo nella sua
struttura; egli ha: a) un corpo fisico che gli permette di vivere nel piano fisico e di avere quelle
esperienze cosi essenziali alla sua evoluzione; b) un corpo astrale che da all’'individuo la possibilita
di avere sensazioni ed emozioni; ¢c) un corpo mentale che da all’individuo la vita istintiva ed
intellettiva conscia ed inconscia; d) un corpo akasico che rappresenta la coscienza individuale e
I’evoluzione raggiunta; e) infine la Scintilla divina che & Dio nell’'individuo. Questo per sommi capi
ed in modo schematico. A tutti questi corpi corrispondono tante «materie» e tanti piani
d’esistenza, né piu né meno come al corpo fisico corrisponde la materia fisica ed il piano
d’esistenza fisico (per voi il mondo). Quando 'uomo muore, non vive piu consapevolmente nel
piano fisico, ma sposta la sua consapevolezza al piano immediatamente piu sottile nel quale abbia
un corpo costituito, cioé I'astrale. E cosi via. La percezione di tempo-spazio che 'uomo aveva nel
piano fisico &€ molto diversa da quella che nel piano astrale, perché diversi sono i piani d’esistenza.
Altrettanto dicasi per il piano mentale; ma piu ancora per il piano akasico. Con quanto ho detto &
forse ora piu chiara la prima parte dell’iniziale affermazione e cioe che la percezione del tempo da
parte dell’individuo € in funzione del piano d’esistenza in cui egli vive consapevolmente. Ma I'altra
parte dell’affermazione che tale percezione € in funzione del tipo di evoluzione che sta seguendo,
che cosa significa?”

Qui il Maestro Kempis fa un breve schema riassuntivo di come & costituito I'individuo.
Questo e come un apparecchio radio, a seconda delle frequenze recepisce diverse
gamme di onde elettromagnetiche. Frequenze basse corrispondono alla densita del
piano fisico ed al corpo relativo, man mano aumenta I'ampiezza delle frequenze si sale
di piano e diminuisce la densita del corpo corrispondente. Cosi dopo il fisico avremo il
corpo astrale, poi il mentale, I'akasico ed infine quella che viene detta Scintilla Divina.
Per ogni piano il corrispondente veicolo puo recepire il relativo spazio-tempo, cosi

I'individuo, se connesso ai sensi di quel veicolo si rappresentera un’immagine della

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



realta secondo tale spazio-tempo. Si puo dire che questa concezione richiama, sia pure

approssimativamente e con molti distinguo, la teoria delle categorie kantiane.

Kempis: “Per quanto concerne |’evoluzione, noi abbiamo distinto I'intero ciclo in tre momenti:
evoluzione della materia, evoluzione della forma, evoluzione dell’autocoscienza. A questi tre
momenti I'individuo & interessato in modo sempre piu diretto, secondo una scala che va da un
minimo nell’evoluzione della materia, ad un massimo nell’evoluzione dell’autocoscienza. Giocano,
dunque, due fattori nell’evoluzione: uno esterno, costituito dalle spinte che vengono
dall’lambiente, I’altro interno, costituito dall’anima dell’individuo che, in qualche modo, influisce
sui corpi che lo costituiscono e sull’ambiente inteso come insieme di altri individui che lo
circondano e coi quali ha rapporti. Ad esempio nell’evoluzione di una razza animale (evoluzione
della forma) giocano il fattore ambiente (e I'ambiente che determina le caratteristiche di un corpo
fisico, la necessita che abbia certi organi e non altri) ed il fattore individuo (& I'individuo che
usando certi organi ne causa lo sviluppo). Come ho detto, il fattore individuo gioca un ruolo
preminente nell’evoluzione dell’autocoscienza; non influisce affatto, in quanto & semplice
soggetto passivo, nell’evoluzione della materia. Quest’ultimo € uno dei motivi per i quali diciamo
che il ciclo della vita macrocosmica non € modificato dalle scelte individuali; I'’evoluzione della
materia, che fa parte del ciclo di vita macrocosmica, vede I'individuo soggetto passivo di questo
ciclo. Viricordo, che la vita macrocosmica é la vita delle materie dei piani d’esistenza; vita
intrinseca, indipendente dalle forme viventi o no che queste materie compongono. Anche con
guesto concetto che ora vi ho ricordato si ribadisce, in ultima analisi, che il ciclo della vita
macrocosmica non ¢ influenzato dalle scelte individuali; verita questa che troveremo piu chiara
guando parleremo delle varianti.”

L’evoluzione ha tre momenti, uno riguarda la materia ed & inerente particolarmente alla
vita macrocosmica, I'altro riguarda la forma e si riferisce in modo piu specifico ai regni
minerale, vegetale e animale, per i quali I’evoluzione avviene principalmente per effetto
delle sollecitazioni ambientali, infine abbiamo I'evoluzione dell’autocoscienza, che e
inerente essenzialmente al regno umano. Qui I’'evoluzione avviene ancora per le
sollecitazioni dell’'ambiente, ma comincia in modo significativo il peso della coscienza gia
un po’ evoluta. Allora si pud meglio comprendere I'importanza delle varianti, in quanto
costituiscono i primi istanti di liberta per I'individuo. Infatti, fino al regno umano,
I’evoluzione, nei diversi cicli, € sempre prodotta da determinismo, ma, poiché la
coscienza deve essere libera nella sua espressione piu elevata, impara la liberta, in
momenti potremmo dire didattici, nei quali I'individuo, ha davanti a sé una parziale

liberta. Quelli sono le varianti.




Kempis: “Il ciclo di vita macrocosmica va dall’emanazione del Cosmo al suo riassorbimento,
secondo una progressione che, ad esempio, nel piano fisico per la materia fisica, & eguale a quella
scandita dal calendario astronomico ed occupa tutta la durata e tutto il suo spazio per completarsi.
Il ciclo di vita dei microcosmi segue una progressione di «sentire» che va da un «sentire» limitato
ad un «sentire assoluto». |l ciclo di vita dei microcosmi nel loro insieme, occupa egualmente tutta
la durata e tutto lo spazio di un Cosmo, perod ciascun microcosmo per compiere l'intera
progressione del «sentire» occupa tutta la durata del Cosmo, ma non tutto lo spazio. Ebbene, il
fatto che lo stesso spazio non & condiviso da tutti gli individui esistenti comporta come
conseguenza logica la non contemporaneita del «sentire» gli stessi fotogrammi da parte di piu
individui che questi fotogrammi abbiano in comune, a meno che non si tratti di individui di eguale
evoluzione. Questo significa che il calendario astronomico, pure di una stessa epoca e di uno
stesso luogo, non segna lo stesso stadio di sviluppo di tutti gli individui che in quell’epoca e in quel
luogo si trovino. Da qui la necessita di distinguere due tempi fondamentali nel Cosmo (che pure
non esistono oggettivamente): il tempo del mondo delle materie ed il tempo del mondo degli
individui. Nel Cosmo le parti eguali vibrano all’unisono, cosi le varie gamme dei «sentire»
individuali sono percepite contemporaneamente dai singoli individui, ma questa contemporaneita
e del tempo del mondo degli individui (contemporaneita delle razze) e corrisponde, invece, come
abbiamo detto, ad una non contemporaneita nel mondo delle materie.”

La vita macrocosmica occupa nel suo ciclo di vita sul piano fisico tutto il Cosmo
astronomico. L’insieme dei microcosmi occupa tutto lo spazio-tempo del macrocosmo,
ma un singolo microcosmo occupa solo tutto il tempo, ma non completamente lo
spazio. Percio fra pil microcosmi ci saranno tantissimi fotogrammi non in comune, cosi
sia per questi che per quelli in comune ci sara effettiva contemporaneita soltanto
quando i sentire di coscienza saranno dello stesso grado di evoluzione. Come sintesi si
puo dire, sia pure nell’illusione del relativo, che vi sono due tipi di tempo nel Cosmo e
quindi due tipi di contemporaneita. Quello del piano materiale e quello del piano
akasico, entrambi illusori. Quello pil vicino alla Realta Assoluta, & quello dei sentire,
perché la vera natura del sentire & I'essenza dell’Assoluto, mentre la realta, che viviamo

come mondo materiale, & il prodotto della massima limitazione del sentire.

Kempis: “Questo e quanto appare confrontando la realta del mondo degli individui con quella del
mondo delle materie, ma non ¢ la Realta Assoluta nella quale non esiste né spazio, né tempo. E
non &, neppure, quanto appare al singolo individuo il quale illusoriamente crede di condividere il
luogo e I'epoca dei suoi vicini. La sua visione, non solo non ¢ la visione della Realta oggettiva, ma
neppure la visione della Realta del relativo: € una visione prettamente soggettiva, quasi onirica.
Come ho detto all’inizio, la percezione dello spazio-tempo da parte dell’individuo € in funzione
dell’ambiente nel quale vive consapevolmente e del tipo di evoluzione che sta seguendo. Se egli &

3



un animale incarnato la sua percezione sara del tutto differente da quella di un uomo disincarnato,
tuttavia nell’'uno e nell’altro caso sara essenzialmente una visione soggettiva di un essere relativo.
Ma al di la delle visioni oniriche degli individui esiste una realta, sia pure non assoluta, ed & quella
della quale ci stiamo interessando. In questo vostro oggi si puo dire che tutta la materia della terra
€ a un certo punto dell’evoluzione, ma non si pud dire che tutti gli individui che sono incarnati
sono ad uno stadio eguale di evoluzione, perché il trascorrere della scala del «sentire» degli
individui e diverso dal trascorrere del calendario astronomico. Ciascuno di voi in questo momento
puo dire: «Tutti quelli che esistono, in questo momento sperimentano il mio stesso «sentire»,
sono la mia stessa evoluzione». Ma in quale spazio cosmico essi sono ubicati? Nella stessa vostra
epoca? Oppure nel passato o nel futuro astronomico? In ognuno di questi spazi-tempo del Cosmo,
perché il Cosmo, inteso come insieme di materie, € il contenente e I'individuo il contenuto.
Dunque, un tempo per il contente ed un tempo per i contenuto. Il tempo delle materie non & che
la rappresentazione delle materie che costituiscono il Cosmo, secondo una progressione che va da
una «non aggregazione» ad una «aggregazione» (emanazione) e di nuovo ad una «non
aggregazione» (riassorbimento). Di esso l'individuo prende cognizione sperimentando le situazioni
cosmiche nelle quali & rappresentato, secondo la progressione del suo «sentire». Il tempo delle
materie non & un tempo oggettivo; diventa tale per I'individuo che lo esperimenta, ma al di fuori
dell'individuo che lo anima & solo una rappresentazione di differenti apparenze seguita secondo
un determinato modulo.”

L'individuo, legato al piano delle materie, ha una sua rappresentazione della realta, che
potremo dire quasi onirica. Essa dipende in primo luogo dalla sua evoluzione, ma molto
anche dall’ambiente nel quale si trova a vivere. Molto diversa € la situazione per gli
individui che da tale piano si sono distaccati, ovvero che hanno superato la dualita.
Ancora la loro rappresentazione non e quella assoluta, perché soltanto la Coscienza
Assoluta puo averla, ma gli si avvicina abbastanza. Ancora per loro la realta appare
legata al divenire, ma quel divenire € assai diverso da quello del piano fisico, perché se
anche permane il senso d’individualita, non c’e piu la separativita, cioé ognuno si sente
parte di un tutto a esso indissolubilmente legato. Ovvero, ha chiara la consapevolezza
che Tutto e Uno. Ci sono quindi due tipi di tempo: uno per il mondo materiale ed uno
per il Cosmo inteso come insieme di sentire. Cosi il concetto di contemporaneita sara
assai diverso per i due tempi. In uno stesso fotogramma gli individui, in esso
rappresentati, saranno contemporanei per il mondo materiale, in quanto presenti in tale
fotogramma, ma, se non sono dello stesso grado di evoluzione, non sono
contemporanei rispetto al tempo del piano akasico, ovvero del sentire. Inoltre, la
rappresentazione del piano delle materie che costituiscono il Cosmo, apparira secondo

uno sviluppo che va da una fase di disunione ad una di unione (come una sistole e



diastole di un grande organismo che viva e si manifesti secondo una dinamica
periodica). Mentre, dal punto di vista al di fuori delle materie, tutto cid apparira come
una successione di illusorie rappresentazioni, che seguono una determinata logica,

generata dalla limitazione originaria della coscienza cosmica.

Kempis: “Ed il tempo del mondo degli individui da che cosa nascere? Nasce dalla natura del
«sentire individuale» che & limitato. Solo una figurazione per il momento puo farvi intendere la
spiegazione. Se, in un oceano di madreperla, voi voleste costruire una collana di perle, che cosa
fareste? Innanzitutto immaginereste la collana nella sua interezza e poi passereste all’atto pratico
di circoscrivere una quantita di madreperla per formare una piccola sfera, e dopo questa un’altra
sfera, e dopo questa un’altra ancora, fino a completare la collana che avete immaginata. Ebbene
ogni perla esiste se e in quanto v'é qualcosa che la limita, che la racchiude, che la circoscrive. E la
collana esiste se e in quanto le perle sono poste |'una accanto all’altra ed unite con un filo.
Orbene, se paragono il «sentire assoluto» all’oceano di madreperla ed il «sentire relativo» degli
individui alle perle e I'individualita alla collana, e se riunisco in un solo istante cio che io ho invece
detto nel tempo, posso forse intuire che il «sentire degli individui» si concretizza in un qualcosa di
chiuso, di circoscritto, di relativo, di un «ora» che prelude ad un «dopo» e che proviene da un
«prima». Tutto cio, pero, e un’illusione che mai ha avuto inizio dal momento che tutto é racchiuso
in un attimo senza tempo; io lo sento come chiuso e come un trascorrere, solo perché se non lo
sentissi limitato, definito, concluso, non lo potrei sentire, altrimenti, relativo. Se non lo sentissi
come qualcosa che & «ora» e che non € stato «prima» e che non sara «dopo», non sarebbe un
«sentire» relativo, un «sentire» alla volta. Ma in effetti questo percepire «ora» come momento di
una teoria che volge al termine, non ha mai avuto inizio né nell’Eterno Presente, né nelle
dimensioni di altri mondi. Sempre ¢ stato, sempre €, sempre sara.”

La metafora della collana di perle rende chiaro il formarsi, dal Sentire Assoluto, il
virtuale frazionamento, ed in questo il dispiegarsi dei sentire relativi nelle loro
successive incarnazioni. Infatti, la collana é I'individualita, ogni perla un sentire relativo.
Per descrivere tutto il processo non possiamo che usare i tempi del divenire, ovvero
passato presente e futuro. Ma il processo ¢ soltanto un processo logico, perché tutto e
gia li, nell’Eterno Presente. Il mare di madreperla c’é sempre stato, come sempre ci sono
state le collane e le singole perle. Per capire questo paragone bisogna identificarsi con il
sentire, o meglio ancora, nella sua specifica qualita di sentirsi d’esistere. Ogni perla,
tutta la collana, I'intero oceano di madreperla esprimono un sentire d’esistere, ma
ciascun sentirsi d’esistere si manifesta entro i limiti della sua forma e della sua quantita,

solo I'oceano estrinsechera al massimo le infinite possibilita della sua essenza, estese



verso la massima qualita e la massima quantita possibili nell’esistenza.ne dall’alto verso

il basso ovvero dall’Assoluto all’atomo di sentire.




