L’uno e i molti
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 209-210

Kempis: “L’'Uno «esiste» perché esistono «i molti», ed «i molti» esistono perché esiste I'Uno. Chi
sono «i molti»? Sono le individualita. E perché io ho legato le individualita alle Manifestazioni
cosmiche? Allora le individualita non sono sempre esistite? Figli, per comodita noi pariamo di
Assoluto e di relativo separatamente; ma non Vv’'é bisogno di sottolineare che il Tutto — come
dicemmo da tempo — & un Tutto-Uno. Se noi guardiamo l'individuo quale oggi voi lo conoscete nella
sua composizione schematica, anche se convenzionale, noi lo vediamo radicato nell’Assoluto. Lo
vediamo alla maniera degli antichi cabalisti, di colui che ha il suo fulcro, il suo centro, la parte vera,
reale, la dove é la Realta, la Realta assoluta: le Scintilla divina, I’altro divino, la quale ha i caratteri
dell’Assoluto. Che & eterna, onnipossente, onnipresente, onnisciente, insomma: «assoluta». Per
comodita noi usiamo dire «Scintilla divina», ma € una finzione che noi adoperiamo per fare
intendere che ciascun individuo ha alla radice del suo essere la Natura stessa e I'Essenza stessa
dell’Assoluto. Il suo «virtuale frazionamento» origina o meglio € all’origine dell’individualita. Ecco i
«molti nell’'Uno» e «I’'Uno nei molti». Queste fondamenta dell’'individuo sono eterne. Originare i
«molti» & cio che da all’Assoluto il «sentire assoluto»; ma € vero anche il contrario, cioé che i «molti»
esistono per il «sentire» dell’Uno-Assoluto.”

L'Uno ed i «molti» sono fra loro interdipendenti, come le molecole dell’acqua del mare
ed il mare sono la stessa cosa. Questo & alla base del concetto del virtuale frazionamento
dell’Assoluto, che ha in sé I'unita e la molteplicita. Dal punto di vista della logica sono due
concetti antitetici, I'ossimoro puo essere risolto soltanto dalla mente superiore ovvero

dall’intuizione che discende dalla Luce dell’Anima.

Koot-Humi: “L’Uno esiste se e in quanto esistono i «molti». | «molti» esistono se e in quanto esiste
I’'Uno, ma i «molti» e «I’'Uno» esistono ancora perché esistono le individualita; e le individualita non
esisterebbero se non esistessero I’'Uno ed i «molti» . Le individualita esistono se e in quanto esistono
gli individui; ma gli individui non esisterebbero se non esistessero le individualita. Cosi come una
collana non esisterebbe se non esistessero le perle poste I'una dopo I’altra ed unite da un filo. Ma
le perle di pari non esisterebbero se non esistessero le collane.”

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



La vera vita e oltre il piano fisico

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE, pp. 210-213

Kempis: “Vedete come tutto viene elaborato dalla mente. Uno parla ed esprime un concetto ed
ecco che chi ascolta, captando il messaggio elabora il suo significato confrontandolo con quanto
crede o sa o e capace di supporre. E se il nuovo concetto in qualche modo pud essere collaudato dal
patrimonio delle proprie cognizioni, allora si dice: «ho capito». Oppure «hai ragione». Insomma
I'individuo ha a sua disposizione una serie di strumenti, di veicoli, di mezzi. E dal gioco di questi suoi
attrezzi, di queste sonde, di queste macchine che sono i suoi sensi nasce il suo «sentire». Dicevano
gli antichi: «Cogito ergo sum»; penso, quindi sono, esisto. Invece noi dobbiamo dire: «Sento, quindi
esisto», dando al termine «sento» il significato piu lato. Sento, cioe per coscienza, sento per attivita
mentale, intellettiva; sento per mondo delle sensazioni, senti per contatto diretto con il piano fisico.
Questa sera quando voi siete arrivati, avete fatto una di quelle elaborazioni delle quali prima dicevo.
Vi siete trovati di fronte alla padrona di casa che vi ha aperto, ed ecco una situazione; che cosa dice
la vostra mente? Dice che in quella situazione bisogna dire «buona sera», bisogna salutare ed ecco
che avete espresso i soliti convenevoli. Se avete chiesto «come sta? » o «come stai? » & perché la
vostra mente vi suggeriva che il saluto doveva essere allargato a questa informazione e nella steso
tempo la curiosita — qui centra anche il mondo delle emozioni e delle sensazioni — vi spingeva a
chiedere qualcosa che non sapevate e che desideravate conoscere. Quando durante tutta la sera
avete parlato di vari argomenti, che cosa avete fatto? Sempre i vostri veicoli vi hanno fornito delle
informazioni, vi hanno dato dei dati che voi avevate elaborato, e questa elaborazione vi ha spinto
poi ad intervenire nella discussione; oppure il timore di sbagliare vi ha fatto tacere. In sostanza, se
di frante a ciascuno di voi, anziché essere tante persone in carne ed ossa, vi fossero stati tanti
simulatori — cosi si dice oggi, € vero? — la vostra reazione sarebbe stata identica.”

Il Maestro Kempis introduce la sua comunicazione facendo riferimento a come vengono
elaborate nella nostra mente le comunicazioni e le impressioni, che ci giungono dalle
esperienze esterne e sono indotte in noi o semplicemente da esseri incarnati con
evoluzione analoga alla nostra, o da falsi maestri od altro, a rigore non € importante. Tutto
cio per dire che la realta, che i nostri sensi registrano, non necessariamente e quella, che
si crede che sia. Questo non & fondamentale, perché quello, che veramente conta ai fini
dell’evoluzione della coscienza, € I'impressione, che s’imprime nei nostri veicoli, ed in

particolare quella, che ricade in modo rilevante nel corpo akasico.




Kempis: “Voi sapete — giusto parlando di spostare I’attenzione ai piani piu sottili — che esistono certi
esercizi insegnati dal sistema Yoga, secondo i quali si cerca appunto di affinare le capacita sensorie
degli individui. Il primo e piu elementare di questi esercizi consiste nel dire: «lo ho un corpo fisico,
non sono il mio corpo fisico. lo non sono il mio corpo astrale, ma io ho un corpo astrale. lo non sono
il mio corpo mentale, ma io ho un corpo mentale» e cosi via. Quindi per spostare la propria
attenzione ai piani piu sottili bisogna, come norma elementare, cercare di svincolarsi, liberarsi
dall’illusione che il piano fisico sia il centro del tutto, che la vita nel piano fisico sia un’esclusiva del
piano fisico. Occorre che I'individuo cessi d’identificarsi con il suo corpo fisico. Noi cerchiamo di
spingervi a questo parlandovi del mondo dei fotogrammi e dicendovi: «Vedi quella pianta che tu
credi viva perché la vedi crescere? Non ¢ cosi: quella pianta vive solo perché, dietro la sua forma, e
nascosto un «sentire». Non e viva perché cresce; in quanta e rappresentata cosi, € rappresentata
nei fotogrammi come un qualcosa che voi chiamate «seme» il quale comincia a germogliare e che,
poi, nella fase successiva mette le foglie e poi cresce, fiorisce, fruttifica e muore, perché é
rappresentata secondo questo ciclo. Ma in effetti vive perché dietro a questa forma si nasconde un
piccolo «sentire», un sentire di sensazione, di sensibilita». Quella & la vita della pianta, non il suo
crescere. Altrettanto possiamo dire del nostro corpo fisico quando siamo incarnati. Una creatura
vive non perché la vediamo muovere, mangiare, crescere, dormire, destarsi, parlare: quellanon ¢ la
vera vita della creatura. Ma vive perché dietro a questi atti c’é un «sentire», un «sentire di
coscienza». Quella & la vera vita. E importante questo perché il fatto che un corpo fisico cresca,
metta la barba e i baffi, o perda i capelli, non vuol dire che quel corpo fisico viva, & vero? Non vuol
dire che l'individuo viva. No. Il suo corpo fisico € rappresentato nei fotogrammi del piano fisico
secondo quella successione; cioe secondo la successione di mettere la barba, i baffi e perdere i
capelli, e cosi si comporta; ma il succo; |’ essenza la verita della vita sta oltre il piano fisico, oltre il
corpo fisico: sta nel «mondo degli individui».”

L'immagine della realta, che si presenta ai nostri sensi fisici & quella di una realta in
divenire. Vediamo le piante crescere, il nostro stesso corpo fisico cambiare, le emozioni
mutare, trasformarsi, possiamo passare da stati di rabbia a momenti di gioia. Cosi anche
il pensiero € in continuo movimento, le idee si accavallano, spesso in modo disordinato.
Ma cosa c’é dietro a tutto questo apparente frullare, che pervade i veicoli fisico astrale e
mentale? | maestri ci dicono che c’é un centro, un punto fermo, e questo ¢ il sentire di
coscienza, ¢ lui la nostra vera realta, I'essenza sulla quale si appoggia questo apparente
movimento. E come lo spettatore che in una sala cinematografica guardi un film. Ma i
Maestri ci dicono anche che,se lo spettatore cambia prospettiva, sale nella cabina di
proiezione e guarda da vicino la pellicola, vedra che tutta quella storia che ha fino ad
allora aveva visto, non € quale lui I'ha percepita. Essa & fatta da tanti fotogrammi, li fermi
in una dimensione statica. Lo stesso accade per la rappresentazione della realta che i

nostri sensi ci danno. Sono tanti istanti di situazioni fisiche, astrali, mentali statiche ed



immobili, 'idea del movimento nasce nella percezione del sentire-osservatore, che

osserva quei fotogrammi e li combina secondo differenti prospettive.

Kempis: “Allora pensiamo che questa serata sia precostituita, che esista un film che contiene i vostri
corpi fisici, le vostre sensazioni, le reazioni, tutto quanto voi avete vissuto in questa serata e che ha
interessato le materie dei piani astrale, mentale e fisico. Prima di tutto se cosi fosse, ciascuno di voi
potrebbe vivere questa serata singolarmente, perché il «sentire» di ciascuno potrebbe essere
contemporaneo agli altri «sentire» e cid non cambierebbe nulla. Poi voi avreste la sensazione di
essere liberi e padroni di fare delle domande o di tacere come avete fatto, senza peraltro che in
effetti esista un’alternativa reale a quello che é stato il vostro comportamento. Siamo al punto in
cui suonate alla porta di questa casa. La vostra sensibilita, il vostro «sentire» vive quel momento, il
momento in cui nel fotogramma nel quale viimmedesimate, il vostro corpo fisico € rappresentato
al cospetto della padrona di casa con un cordialissimo: «Buona sera! » Che cosa accade? Accade che
avete una risposta, questa risposta € uno stimolo alla vostra sensibilita ed ecco che nella situazione
successiva voi ancora interloquite, voi ancora parlate e vi comportate secondo lo stimolo che avete
avuto. E cosi vivete per la prima volta la serata quale I'avete trascorsa questa sera, «Strano —direte
voi — ma a me sembrava di essere il protagonista della serata, perché avevo certe reazioni ed a
gueste reazioni rispondevo secondo la mia liberta, od ero libero di stare zitto». Si,certo, voi avete
risposto a certi precisi stimoli perché la vostra evoluzione cosi vi ha fatto rispondere; perché
valutando tutti i vari impulsi che i vostri veicoli vi hanno trasmesso e che provengono dall’ambiente
del piano fisico nel quale & rappresentata una certa situazione, solo cosi potevate reagire. Dunque
un nuovo tipo di liberta si aggiunge a quelli che conoscete: la supposta liberta. Torneremo su questo
argomento che non deve meravigliarci; dal momento che tutto e illusione, anche la liberta puo
essere illusione. Quello che mi preme puntualizzare & questo: rivivendo la riunione di questa sera,
la rivivreste nello stesso modo non perché cosi precostituita, ma perché tornando indietro di un
passo nella vostra evoluzione, gli stimoli dell’ambiente esterno — stimoli identici a quelli che avete
provato per la prima volta, badate bene, stimoli identici — susciterebbero le identiche reazioni.
Questo € un esempio che puo servirci per tornare sull’argomento del libero arbitrio.”

Il Maestro Kempis con il descrivere nei particolari la semplice situazione, che la sera stessa
della seduta si e presentata ai partecipanti, vuole mettere in evidenza come le reazioni di
ognuno, cosi come la situazione stessa, sono create e percepite dal sentire di coscienza
del singolo. Questa creazione-percezione & determinata dalle limitazioni del sentir stesso,
quindi, se fosse possibile riavvolgere la pellicola del film, tutto sarebbe rivissuto alla stessa
maniera, perché il sentire di coscienza avrebbe le stesse identiche limitazioni. Cio pone
quindi degli interrogativi sulla liberta individuale, che appare con evidenza non essere
reale, ma soltanto immaginata tale. | Maestri svilupperanno I'argomento con la teoria

delle varianti, che risolve in qualche modo il problema del libero arbitrio.

4



