
1 
 

L’uno e i molti 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 209-210 

 

Kempis: “L’Uno «esiste» perché esistono «i molti», ed «i molti» esistono perché esiste l’Uno.  Chi 

sono «i molti»?  Sono le individualità. E perché io ho legato le individualità alle Manifestazioni 

cosmiche? Allora le individualità non sono sempre esistite?  Figli, per comodità noi pariamo di 

Assoluto e di relativo separatamente; ma non v’è bisogno di sottolineare che il Tutto – come 

dicemmo da tempo – è un Tutto-Uno. Se noi guardiamo l’individuo quale oggi voi lo conoscete nella 

sua composizione schematica, anche se convenzionale, noi lo vediamo radicato nell’Assoluto. Lo 

vediamo alla maniera degli antichi cabalisti, di colui che ha il suo fulcro, il suo centro, la parte vera, 

reale, la dove è la Realtà, la Realtà assoluta: le Scintilla divina, l’altro divino, la quale ha i caratteri 

dell’Assoluto. Che è eterna, onnipossente, onnipresente, onnisciente, insomma: «assoluta». Per 

comodità noi usiamo dire «Scintilla divina», ma è una finzione che noi adoperiamo per fare 

intendere che ciascun individuo ha alla radice del suo essere la Natura stessa e l’Essenza stessa 

dell’Assoluto. Il suo «virtuale frazionamento» origina o meglio è all’origine dell’individualità. Ecco i 

«molti nell’Uno» e «l’Uno nei molti». Queste fondamenta dell’individuo sono eterne. Originare i 

«molti» è ciò che dà all’Assoluto il «sentire assoluto»; ma è vero anche il contrario, cioè che i «molti» 

esistono per il «sentire» dell’Uno-Assoluto.” 

 L’Uno ed i «molti» sono fra loro interdipendenti, come le molecole dell’acqua del mare 

ed il mare sono la stessa cosa. Questo è alla base del concetto del virtuale frazionamento 

dell’Assoluto, che ha in sé l’unità e la molteplicità. Dal punto di vista della logica sono due 

concetti antitetici, l’ossimoro può essere risolto soltanto dalla mente superiore ovvero 

dall’intuizione che discende dalla Luce dell’Anima. 

 Koot-Humi: “L’Uno esiste se e in quanto esistono i «molti». I «molti»  esistono se e in quanto esiste 

l’Uno, ma i «molti» e «l’Uno» esistono ancora perché esistono le individualità; e le individualità non 

esisterebbero se non esistessero l’Uno ed i «molti» . Le individualità esistono se e in quanto esistono 

gli individui; ma gli individui non esisterebbero se non esistessero le individualità. Così come una 

collana non esisterebbe se non esistessero le perle poste l’una dopo l’altra ed unite da un filo. Ma 

le perle di pari non esisterebbero se non esistessero le collane.” 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

 

La vera vita è oltre il piano fisico 
 

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE, pp. 210-213 

 

Kempis: “Vedete come tutto viene elaborato dalla mente. Uno parla ed esprime un concetto ed 

ecco che chi ascolta, captando il messaggio elabora il suo significato confrontandolo con quanto 

crede o sa o è capace di supporre. E se il nuovo concetto in qualche modo può essere collaudato dal 

patrimonio delle proprie cognizioni, allora si dice: «ho capito». Oppure  «hai ragione». Insomma 

l’individuo ha a sua disposizione una serie di strumenti, di veicoli, di mezzi. E dal gioco di questi suoi 

attrezzi, di queste sonde, di queste macchine che sono i suoi sensi nasce il suo «sentire». Dicevano 

gli antichi: «Cogito ergo sum»; penso, quindi sono, esisto. Invece noi dobbiamo dire: «Sento, quindi 

esisto», dando al termine «sento» il significato più lato. Sento, cioè per coscienza, sento per attività 

mentale, intellettiva; sento per mondo delle sensazioni, senti per contatto diretto con il piano fisico. 

Questa sera quando voi siete arrivati, avete fatto una di quelle elaborazioni delle quali prima dicevo. 

Vi siete trovati di fronte alla padrona di casa che vi ha aperto, ed ecco una situazione; che cosa dice 

la vostra mente? Dice che in quella situazione bisogna dire «buona sera», bisogna salutare ed ecco 

che avete espresso i soliti convenevoli. Se avete chiesto «come sta? » o «come stai? » è perché la 

vostra mente vi suggeriva che il saluto doveva essere allargato a questa informazione e nella steso 

tempo la curiosità – qui centra anche il mondo delle emozioni e delle sensazioni – vi spingeva a 

chiedere qualcosa che non sapevate e che desideravate conoscere. Quando durante tutta la sera 

avete parlato di vari argomenti, che cosa avete fatto? Sempre i vostri veicoli vi hanno fornito delle 

informazioni, vi hanno dato dei dati che voi avevate elaborato, e questa elaborazione vi ha spinto 

poi ad intervenire nella discussione; oppure il timore di sbagliare vi ha fatto tacere. In sostanza, se 

di frante a ciascuno di voi, anziché essere tante persone in carne ed ossa, vi fossero stati tanti 

simulatori – così si dice oggi, è vero? – la vostra reazione sarebbe stata identica.” 

 Il Maestro Kempis introduce la sua comunicazione facendo riferimento a come vengono 

elaborate nella nostra mente le comunicazioni e le impressioni, che ci giungono dalle 

esperienze esterne e sono indotte in noi o semplicemente da esseri incarnati con 

evoluzione analoga alla nostra, o da falsi maestri od altro, a rigore non è importante. Tutto 

ciò per dire che la realtà, che i nostri sensi registrano, non necessariamente è quella, che 

si crede che sia. Questo non è fondamentale, perché quello, che veramente conta ai fini 

dell’evoluzione della coscienza, è l’impressione, che s’imprime nei nostri veicoli, ed in 

particolare quella, che ricade in modo rilevante nel corpo akasico. 



3 
 

 Kempis: “Voi sapete – giusto parlando di spostare l’attenzione ai piani più sottili – che esistono certi 

esercizi insegnati dal sistema Yoga, secondo i quali si cerca appunto di affinare le capacità sensorie 

degli individui. Il primo e più elementare di questi esercizi consiste nel dire: «Io ho un corpo fisico, 

non sono il mio corpo fisico. Io non sono il mio corpo astrale, ma io ho un corpo astrale. Io non sono 

il mio corpo mentale, ma io ho un corpo mentale» e così via. Quindi per spostare la propria 

attenzione ai piani più sottili bisogna, come norma elementare, cercare di svincolarsi, liberarsi 

dall’illusione che il piano fisico sia il centro del tutto, che la vita nel piano fisico sia un’esclusiva del 

piano fisico. Occorre che l’individuo cessi d’identificarsi con il suo corpo fisico. Noi cerchiamo di 

spingervi a questo parlandovi del mondo dei fotogrammi e dicendovi:  «Vedi quella pianta che tu 

credi viva perché la vedi crescere? Non è così: quella pianta vive solo perché, dietro la sua forma, è 

nascosto un «sentire». Non è viva perché cresce; in quanta è rappresentata così, è rappresentata 

nei fotogrammi come un qualcosa che voi chiamate «seme» il quale comincia a germogliare e che, 

poi, nella fase successiva mette le foglie e poi cresce, fiorisce, fruttifica e muore, perché è 

rappresentata secondo questo ciclo. Ma in effetti vive perché dietro a questa forma si nasconde un 

piccolo «sentire», un sentire di sensazione, di sensibilità». Quella è la vita della pianta, non il suo 

crescere. Altrettanto possiamo dire del nostro corpo fisico quando siamo incarnati. Una creatura 

vive non perché la vediamo muovere, mangiare, crescere, dormire, destarsi, parlare: quella non è la 

vera vita della creatura. Ma vive perché dietro a questi atti c’è un «sentire», un «sentire di 

coscienza». Quella è la vera vita. È importante questo perché il fatto che un corpo fisico cresca, 

metta la barba e i baffi, o perda i capelli, non vuol dire che quel corpo fisico viva, è vero? Non vuol 

dire che l’individuo viva. No. Il suo corpo fisico è rappresentato nei fotogrammi del piano fisico 

secondo quella successione; cioè secondo la successione di mettere la barba, i baffi e perdere i 

capelli, e così si comporta; ma il succo; l’ essenza la verità della vita sta oltre il piano fisico, oltre il 

corpo fisico: sta nel «mondo degli individui».” 

L’immagine della realtà, che si presenta ai nostri sensi fisici è quella di una realtà in 

divenire. Vediamo le piante crescere, il nostro stesso corpo fisico cambiare, le emozioni 

mutare, trasformarsi, possiamo passare da stati di rabbia a momenti di gioia. Così anche 

il pensiero è in continuo movimento, le idee si accavallano, spesso in modo disordinato. 

Ma cosa c’è dietro a tutto questo apparente frullare, che pervade i veicoli fisico astrale e 

mentale? I maestri ci dicono che c’è un centro, un punto fermo, e questo è il sentire di 

coscienza, è lui la nostra vera realtà, l’essenza sulla quale si appoggia questo apparente 

movimento. È come lo spettatore che in una sala cinematografica guardi un film. Ma i 

Maestri ci dicono anche che,se lo spettatore cambia prospettiva, sale nella cabina di 

proiezione e guarda da vicino la pellicola, vedrà che tutta quella storia che ha fino ad 

allora aveva visto, non è quale lui l’ha percepita. Essa è fatta da tanti fotogrammi, lì fermi 

in una dimensione statica. Lo stesso accade per la rappresentazione della realtà che i 

nostri sensi ci danno. Sono tanti istanti di situazioni fisiche, astrali, mentali statiche ed 



4 
 

immobili, l’idea del movimento nasce nella percezione del sentire-osservatore, che 

osserva quei fotogrammi e li combina secondo differenti prospettive.  

Kempis: “Allora pensiamo che questa serata sia precostituita, che esista un film che contiene i vostri 

corpi fisici, le vostre sensazioni, le reazioni, tutto quanto voi avete vissuto in questa serata e che ha 

interessato le materie dei piani astrale, mentale e fisico. Prima di tutto se così fosse, ciascuno di voi 

potrebbe vivere questa serata singolarmente, perché il «sentire» di ciascuno potrebbe essere 

contemporaneo agli altri «sentire» e ciò non cambierebbe nulla. Poi voi avreste la sensazione di 

essere liberi e padroni di fare delle domande o di tacere come avete fatto, senza peraltro che in 

effetti esista un’alternativa reale a quello che è stato il vostro comportamento. Siamo al punto in 

cui suonate alla porta di questa casa. La vostra sensibilità, il vostro «sentire» vive quel momento, il 

momento in cui nel fotogramma nel quale vi immedesimate, il vostro corpo fisico è rappresentato 

al cospetto della padrona di casa con un cordialissimo: «Buona sera! » Che cosa accade? Accade che 

avete una risposta, questa risposta è uno stimolo alla vostra sensibilità ed ecco che nella situazione 

successiva voi ancora interloquite, voi ancora parlate e vi comportate secondo lo stimolo che avete 

avuto. E così vivete per la prima volta la serata quale l’avete trascorsa questa sera,  «Strano – direte 

voi – ma a me sembrava di essere il protagonista della serata, perché avevo certe reazioni ed a 

queste reazioni rispondevo secondo la mia libertà, od ero libero di stare zitto». Sì,certo, voi avete 

risposto a certi precisi stimoli perché la vostra evoluzione così vi ha fatto rispondere; perché 

valutando tutti i vari impulsi che i vostri veicoli vi hanno trasmesso e che provengono dall’ambiente 

del piano fisico nel quale è rappresentata una certa situazione, solo così potevate reagire. Dunque 

un nuovo tipo di libertà si aggiunge a quelli che conoscete: la supposta libertà. Torneremo su questo 

argomento che non deve meravigliarci; dal momento che tutto è illusione, anche la libertà può 

essere illusione. Quello che mi preme puntualizzare è questo: rivivendo la riunione di questa sera, 

la rivivreste nello stesso modo non perché così precostituita, ma perché tornando indietro di un 

passo nella vostra evoluzione, gli stimoli dell’ambiente esterno – stimoli identici a quelli che avete 

provato per la prima volta, badate bene, stimoli identici – susciterebbero le identiche reazioni. 

Questo è un esempio che può servirci per tornare sull’argomento del libero arbitrio.”  

Il Maestro Kempis con il descrivere nei particolari la semplice situazione, che la sera stessa 

della seduta si è presentata ai partecipanti, vuole mettere in evidenza come le reazioni di 

ognuno, così come la situazione stessa, sono create e percepite dal sentire di coscienza 

del singolo. Questa creazione-percezione è determinata dalle limitazioni del sentir stesso, 

quindi, se fosse possibile riavvolgere la pellicola del film, tutto sarebbe rivissuto alla stessa 

maniera, perché il sentire di coscienza avrebbe le stesse identiche limitazioni. Ciò pone 

quindi degli interrogativi sulla libertà individuale, che appare con evidenza non essere 

reale, ma soltanto immaginata tale. I Maestri svilupperanno l’argomento con la teoria 

delle varianti, che risolve in qualche modo il problema del libero arbitrio.  


