Tempo del piano fisico o della consapevolezza

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,? pp. 205-208

Kempis: “Quanto é facile cadere, pur non volendolo, in un modo di pensare ormai divenuto
abitudine e cosi, nel momento in cui da un vecchio modo di vedere delle cose si sta passando ad un
nuovo concepire, si puod dire di essere in una fase delle piu difficili e nelle quali piu facile & errare,
piu faticoso e avere chiarezza. Tuttavia certe affermazioni che possiamo fare oggi, se fossero state
fatte una volta, vi avrebbero lasciati esterrefatti. Prendete ad esempio quello che vi abbiamo detto
sulla Terra, e cioé che al termine di un periodo durante il quale € ricettacolo dell’incarnazione di
diverse razze, sara sommersa dalle acque. Cosi € scritto nella storia del piano fisico, del Cosmo fisico.
Ebbene se, guardando nel tempo del «mondo degli individui», vi dicessi che mentre voi «sentite»
guesti fotogrammi che rappresentano la Terra quale voi la vedete vi sono altri individui che sentono
e vivono fotogrammi nei quali la Terra e rappresentata sommersa dalle acque, ed essi la stanno
circumnavigando con un veicolo siderale, certo che voi comprendereste come cid puo avvenire. Ma
guesta stessa notizia detta a chi non sa che il Cosmo fisso € gia tutto emanato, pud destare enorme
stupore. Tuttavia anche voi quando, inconsapevolmente, ricadete nel vecchio modo di pensare e di
fare il mondo fisico, siete disorientati. Vi sembra che tutto quello che avete saputo fino ad oggi non
sia piu valido. Noi vi diciamo: «Guardate diritto davanti a voi al concetto che c’é da capire, senza
soffermarvi o voltarvi indietro a cercare di ricollegare questa nuova cosa che dovete capire con
guello che gia sapete; perché cosi facendo accade che inconsapevolmente siete portati a ragionare
secondo il vecchio sistema ed é facile per voi, allora, cadere in confusione. Se v'é da capire un
problema, mirate a quello. Non cercate di ampliarlo sconfinando per collegare e trovare I'armonia
con quanto gia sapete che vi abbiamo detto. Lasciate questa fase a quando avrete ben compreso il
problema che sta di fronte a voi. Allora vedrete che tutto & pil che mai vero. Occorre sempre
allargare la conoscenza. E se per fare questo & necessario dimenticare quello che fino ad oggi
abbiamo saputo, momentaneamente dimentichiamolo: concentriamo le nostre energie in quello
che c’g, ora, presentemente da capire»”.

Il Maestro Kempis da delle pratiche indicazioni di come fare a capire e poi apprendere un
nuovo insegnamento. Importante all’inizio & il non farsi condizionare dalle vecchie
conoscenze. Questo non é facile, perché le cellule del nostro cervello ne sono fortemente
segnate e fanno percid molta fatica ad accettare un nuovo condizionamento. Quindi

difficile una corretta comprensione del nuovo concetto, al quale vengono opposte,

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



recriminazioni, dubbi, contrapposizioni, che ostacolano il capire I'essenza di fondo del
nuovo concetto, che cosi verrebbe rifiutato. Personalmente pero, ritengo, che una volta
che il nuovo concetto sia adeguatamente compreso non possa essere dispensato da un
giusto confronto con le conoscenze gia acquisite, che potranno venire rigettate o
eventualmente confermate. Direi, che questa & I'attuazione della metodologia scientifica,
che consiste nel formulare una teoria, se possibile in termini matematici, e poi cercarne
la verifica con I'esperienza oppure, in qualche caso, mediante il ricorso a conoscenze

precedentemente dimostrate ed ampiamente provate.

Kempis: “Vogliamo ancora precisare bene il concetto di Scintilla divina, individualita, individuo. Vi
abbiamo detto che il «piano degli individui» & il piano akasico, il piano della coscienza, il piano del
«sentire» & vero? Vi abbiamo anche detto che questo «sentire», inteso come consapevolezza,
scende nei piani pit densi nei quali I'individuo ha ubicato un veicolo; cosi se noi prendiamo in esame
un individuo incarnato, la sua consapevolezza & nel piano fisico, piano piu denso nel quale egli ha
un veicolo. Alla morte di questo veicolo fisico, non essendovi pil un veicolo nel piano fisico, la
consapevolezza dell’'individuo passa nel piano astrale e cosi via; abbandonato il veicolo astrale,
passa nel piano mentale. Che cosa vuol dire «alla morte del veicolo fisico»? Vuol dire che quando
I'individuo avra spostato la sua consapevolezza a quei fotogrammi del piano fisico nel quale il suo
corpo fisico e rappresentato moribondo ed infine morto — cioé chiuso a percepire il piano fisico — la
sua consapevolezza passera ai fotogrammi del piano astrale nei quali il suo veicolo astrale &
rappresentato come ridestantesi al mondo che lo circonda. E poiché cosi € rappresentato, percepira
cosa e attorno a lui, al corpo astrale, nel piano astrale.”

Abbiamo qui una chiara descrizione della struttura dell’essere umano, Ia
rappresentazione dei veicoli, che lo costituiscono, e di cosa accade, man mano che questi
si logorano e quindi esauriscono la loro funzione. La parte, che piu ci pud coinvolgere in
questo momento, perché puo riguardarci attualmente e la distruzione del corpo fisico.
Sulla morte tanto e stato detto, perché il mistero, che dietro ad essa si nasconde, muove
ed ha mosso negli esseri umani sentimenti di angoscia, terrore, insicurezza e soprattutto
grande paura. Ma se si accettano gli insegnamenti, che da questi Maestri ci giungono, si
scopre che non c’é d’avere nessuna paura, fa parte della modalita di formarsi della
coscienza, che necessita di creare strumenti per acquisire consapevolezza. Quando questi
strumenti diventano logori ed inservibile e giusto ed utile perderli, per acquisirne dei
nuovi. Credo, che il rifiuto e la paura della morte, derivino da ahamakara, cioe il senso
dell’io, che non vuole annullare se stesso e perdere tutto cio, che lo sostiene e, che in

parte, lui stesso ha creato.




Kempis: “Che cos’é I'individuo? Nominalmente l'individuo & quello che noi abbiamo definito «corpo
akasico», & vero? Ma dico «nominalmente, perché questo corpo akasico puo essere collegato ad un
corpo mentale, un corpo astrale ed un corpo fisico, & vero? Comunque il «clou» € il corpo akasico;
e questo torna con quanto vi abbiamo fino ad oggi detto e cioé che I'individuo € un essere, un
abitatore del Cosmo. In altre parole, I'individuo non prevarica il Cosmo. L’individualita dov’e
ubicata? Vi abbiamo detto che I'individualitd — ancora lo ripetiamo — & Giano bifronte. E per cosi
dire, al limite del Cosmo. Ne ¢ al di fuori in quanto non segue una successione; né la si voglia
considerare successione di «sentire», né tanto meno successione di tempo per cosi dire, che poi
abbiamo visto non esistere. Se una successione c’e, I'unica & quella del «sentire individuale» ed &
attraverso questa successione del «sentire individuale» che si percepisce illusoriamente la
successione del tempo nel piano fisico. Non & quindi, I'individualita appartenente al Cosmo, perché
in lei non vi & una successione di «sentire»; pur tuttavia, vi € una rappresentazione di varie fasi tutte
vissute e sentite in unico «sentire». Abbiamo detto «contemporaneamente», ma possiamo dire «in
una sola volta». In una sola volta, «simultaneamente», come preferite. In questo «unico sentire in
una sola volta» vi sono pero tante fasi di «sentire» che vanno da un sentire «potenza» ad un sentire
«attor.”

Abbastanza semplice e capire il concetto di sentire individuale ovvero la coscienza, che
sta dietro ad ognuno, mentre pill complesso & inquadrare il concetto di INDIVIDUALITA.
E chiaro, che essa rappresenta la collana di perle nella quale sono inseriti i sentire
individuali secondo la loro successione logica. Questa collana ha due aspetti, uno
frammentato nei singoli sentire, ed un altro, che la vede nella sua totalita, cioé una
coscienza, che fonde in sé le coscienze dei singoli sentire. Inoltre se si considera, che i
sentire individuali, appartenenti ad altre individualita, in virtu dell’acquisire gradi
equipollenti, si fondono, si ha che le diverse individualita si identificano gradualmente fra
loro, fino a diventare, nell’ultima fase, un’unica individualita, la quale ¢ di fatto il sentire
della coscienza cosmica. Questa &€ come un Giano bifronte, ovvero una coscienza con due
facce, una faccia al suo interno e determinata dalla manifestazione dei sentire individuali,
mentre |'altra & volta verso I'esterno ed e la sintesi finale delle coscienze individuali e le
trascende. La coscienza cosmica e separata dall’Assoluto da una sola limitazione, quella
dovuta al virtuale frazionamento dell’Assoluto stesso. Tutte le coscienze cosmiche non
sono in successione, ma sono tutte affacciate sull’Assoluto, e separate da una differente
limitazione primaria. Trovano poi la loro fusione nella trascendenza della Coscienza

Assoluta.

Kempis: “L'individualita ha una fase della sua vita, del suo «sentire», che fa parte dell’Assoluto ed &
la Scintilla divina; la Scintilla divina che & oltre il Cosmo ed oltre i limiti del Cosmo. Fra Scintilla divina

3



— che e virtuale frazionamento dell’Assoluto — e Assoluto esiste tuttavia un’enorme differenza di
esistere. Non vi sono parole per trovare distinzione fra I’Assoluto per antonomasia e I’Assoluto
definito come Scintilla divina: comunque pensate che, in qualche modo, la Scintilla divina,
dell’Assoluto ne e un virtuale frazionamento. Cerchiamo, per distinguerla, di definirla — se & possibile
—in questo modo. Ed infine vi & I’Assoluto per antonomasia che tutto comprende: il Tutto, & vero,
figli e fratelli? Il Tutto, che e piu della somma del Tutto. E questo lo sapete, abbiamo tante volte
parlato di questo argomento difficilissimo. Qualcuno di voi si domanda qual rapporto v'é fra
I'individuo e lindividualita. Abbiamo cominciato a farvi intendere che l'individuo non e che la
proiezione dell’individualita nel Cosmo. Che cosa vuol dire? Vuol dire che quel compendio di
«sentire», proiettato in un ambiente «relativo», si sciorina, esiste, scorre una fase dopo l'altra.
Questo vuol dire. Cosicché l'individualita che comprende tante fasi di «sentire», che vanno dal
«sentire potenza» al «sentire atto», proiettata in un ambiente limitato qual € il Cosmo. si presenta
— come posso dire? — esiste in questo susseguirsi da una fase di «sentire» pit semplice ad una fase
di «sentire» piu complessa e cioé ad una fase di «sentire» di coscienza cosmica. Dunque
I'individualita non si proietta tutta nel Cosmo, perché I'individualita ha la fase di coscienza assoluta,
la Scintilla divina, € vero? Ma il Cosmo, che & limitato, non pud contenere cio che & infinito: e la fase
di «sentire assoluto» della Scintilla divina, come un galleggiante, si ostina a rimanere al di fuori del
Cosmo.”

Qui il Maestro Kempis analizza quattro concetti fondamentali mettendoli in rapporto fra
loro: Scintilla Divina ed Assoluto, Sentire individuale e Sentire dell’individualita. Si pud
dire che la scintilla divina sta all’Assoluto come il Sentire di coscienza individuale sta alla
Coscienza dell’individualita. La scintilla divina e I'Assoluto nella sua dimensione
d’'immanenza, da lei nasce il percorso dell’evoluzione della coscienza a partire
dall’incarnazione. Ha in sé I'essenza del divino, ma Questo deve ritrovare se stesso. Le
limitazioni non sono altro che la perdita della consapevolezza di essere Assoluto.
Analogamente il sentire di coscienza individuale esprime e realizza le limitazioni che
I'individualita ha in sé nella sua immersione nell'immanenza, fino a realizzare la piena
consapevolezza e coscienza di essere lui stesso la scintilla divina ovvero la coscienza
dell'individualita, che realizza nella sua trascendenza il fondersi delle coscienze degli

individui.

Kempis: “Se noi considerassimo il limite del Cosmo come un pelo d’acqua ponendo al di sotto di
guesto pelo il Cosmo vero e proprio al di sopra I’Assoluto, noi vedremmo l'individualita, la cui testa
si perde nell’ambiente che sta al di sopra del pelo d’acqua adagiata sul pelo dell’acqua. Mi seguite?
Questi sono esempi pedestri, ma non so come farmi intendere diversamente. Questa &
I'individualita che ha la fase di «sentire» definita «atto», nell’ambiente al di sopra del pelo
dell’acqua, ed invece tutte le altre fasi, fino alla pilu piccola «potenza», dispiegate sul filo dell’acqua.

4



Se noi volessimo, allo stesso modo, rappresentare I'individuo (dico «individuo» ma piu precisamente
€ una serie d’individui facenti capo ad un’individualita) secondo questo esempio non dovrei fare
altro che — tenendo ferma la testa indefinita nell’ambiente al di sopra del pelo dell’acqua — ruotare
di 90 gradi questa individualita ed immergerla al di sotto del pelo dell’acqua, nell’ ambiente cosmico.
Cosi l'individualita, proiettandosi nell’ambiente cosmico, diventa individuo; e I'individuo non & che
la proiezione dell’individualita nel Cosmo, nel tempo e nello spazio.”

Credo che il Maestro Kempis con questo esempio voglia fare capire che I'individualita ha
due aspetti. Uno & la fusione delle coscienze dei singoli individui, esprimendo cosi una
realta unitaria in atto ed in potenza, contenente gli archetipi che si esprimeranno nella
molteplicita dei sentire individuali. L’altro aspetto dell'individualita & il suo estrinsecarsi
nel molteplice stesso, ovvero la successione dei singoli sentire individuali, che sono fra
loro legati in una catena logica, pero condizionati dagli archetipi contenuti nell’essenza
stessa dell’individualita, fulcro di questa & la primaria limitazione, che essa ha, con il
frazionamento dell’Assoluto e che costituisce il modulo fondamentale del Cosmo. In altre
parole le singole coscienze individuali hanno in sé la caratteristica base propria della

coscienza cosmica, che gli contiene.

Kempis: “Perché dico nel Cosmo? Certo: in primo luogo nel piano akasico ed ecco che nel piano
akasico vive, esiste secondo una successione di «sentire» che vanno dalla potenza all’atto, che sono
tutti contemporanei fra i vari individui, quelli di eguale intensita. Pero I'individuo puo essere legato
ad altri corpi ed ha una consapevolezza che lo pone in contatto con il mondo nel quale ha il suo
corpo piu denso. Se la scala del «sentire» crea una gradualita che abbiamo definita «tempo del
mondo degli individui», la consapevolezza a cui € legato ciascun «sentire individuale», crea
I'illusione di un altro tempo, del tempo nel piano nel quale la consapevolezza da cognizione. Ed ecco
lo scorrere dei fotogrammi. E poiché la rappresentazione di questi fotogrammi e fatta in un certo
modo e secondo un certo susseguirsi, ecco che l'individuo, quando & legato a questi fotogrammi,
oltre che seguire il tempo della sua evoluzione del «kmondo degli individui», segue la successione del
tempo del piano fisico, o del piano astrale, o del piano nel quale ha ubicato il suo veicolo piu denso
che in quel momento possiede. Spero di essere stato sufficientemente chiaro.”

Concludendo possiamo dire che vi sono tanti spazi-tempo quanti sono i veicoli
dell’individuo. Quello al quale I'individuo puo fare riferimento, e solo quello verso il quale
e rivolta la sua consapevolezza. Quindi, in questo momento, € per noi oggettivo lo spazio-
tempo del piano fisico, ma il Maestro Kempis ci invita a considerare che, questa supposta

oggettivita, & soltanto apparente, perché dipende dalla nostra attuale situazione



d’esistenza. Ritroviamo qui, sia pure in una prospettiva molto pil ampia rispetto alle
nostre attuali conoscenze e comunque percio tutta da verificare, la teoria della «relativita
ristretta» del fisico Albert Einstein, secondo la quale, i concetti di spazio e di tempo, sono
completamente dipendenti dal sistema di riferimento. Il tutto e stato studiato e compreso
da Einstein proprio a partire dal mettere in discussione il concetto di contemporaneita,
come comunemente inteso, una strada analoga |’ha seguita anche il Maestro Kempis,
ovviamente basandosi su presupposti molto diversi, che partano dal considerare piu
vicina alla Realta Assoluta quella del piano del sentire, perché seppur sempre relativa non

€ comunque piu soggettiva.




