DIVERSO MODO DI ESISTERE DI UN'UNICA COSA

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 221-225

Kempis: “V’'é un episodio biblico che viene richiamato alla memoria ascoltando il nostro dire ed i
vostri commenti. Certo che I’esempio non si adatta perfettamente: vi sono dei presupposti alquanto
differenti. Ma non posso fare a meno di ricordarvelo, tanto, in certi momenti, il richiamo alla
memoria sia cosi suggerito. E I'episodio del popolo che vuole giungere 1a dove & il trono di Dio, nel
piu alto dei cieli. E comincia a costruire una torre altissima per giungere alla meta prefissa. Ma
sopraggiunge la confusione delle lingue per cui ognuno ne parla una per proprio conto e la
costruzione che si fondava sulla reciproca collaborazione diviene impossibile. Ora qua non siete voi
che volete carpire i segreti dell’Olimpo, dell’iniziazione pil segreta; ma noi, che a forza, vogliamo
trascinarvi al di 1a di quella soglia oltre la quale pochi hanno potuto guardare. E trascinandovi
dobbiamo essere preparati ai vostri malumori, alla confusione dei linguaggi, ai rimpianti, a tanti e
tanti interrogativi. Eppure vogliamo ad ogni costo spingervi oltre quello, che gia sapevate. Ditemi,
guale scopo poteva avere il seguitare a parlarvi degli insegnamenti che gia avevamo ripetuto a
sufficienza? Tanti sono gli interrogativi che ancora vi attendono. Ma se gli argomenti che abbiamo
momentaneamente lasciati -per poi riprendere con un nuovo sapere — vi interessano ancora, altre
fonti vi sono che di essi possono parlarvi, continuare a ripetere quello che gia sapete. Noi, cercando
di sfatare i pericoli di una novella torre di Babele, continuiamo a trascinarvi; a trascinare la vostra
comprensione oltre gli schemi di un mondo che gia conoscete a sufficienza. Oltre, laddove non ¢ il
tempo.”

Simpatiche sono queste considerazioni del Maestro Kempis, perché esprimono il clima
delle sedute, nelle quali, 'atmosfera era si impregnata da grande spiritualita, ma non
c’era un’eccessiva sacralita. L'atmosfera era amichevole, quasi famigliare ed anche il
Maestro, che piu degli altri poteva incutere un qualche imbarazzato timore, fa delle
considerazioni come avrebbe potuto fare un insegnante di livello ben inferiore. Infatti
Kempis spiega agli uditori, ora allievi, che lui deve andare oltre nell'insegnamento, e se
loro vogliono continuare a riflettere sugli argomenti che egli ha gia ampiamente trattato,

possono liberamente rivolgersi ad altre fonti, che sono in grado di parlarne.

1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



Kempis: “Una volta, constatando la differenza di evoluzione che esiste fra gli uomini, trovaste che
cio non era giusto e vi domandaste perché. Cercando di capire le ragioni, giungeste — forse anche
dietro nostro suggerimento — alla conclusione che cid dipendeva da un’ubicazione dei «centri di
sensibilita e di espressione» nello spazio. Questa diversa ubicazione conduceva ad un diverso
risuonare, ad un cammino piu spedito di alcuni rispetto ad altri e cosi da un’iniziale diversita minima,
si giungeva ad un’enorme diversita successiva e quindi a differenti evoluzioni. Oggi noi possiamo
dire che oltre ad una diversa ubicazione nello spazio dei «centri di sensibilita e di espressione» e di
«coscienza e di espressione» dopo, c’eé anche una diversa ubicazione nel tempo. Ma quello che
prima sembrava un’ingiustizia oggi appare invece eguaglianza. Gia perché — aggiungo uno scandalo
agli scandali — qua c’e I'’eguaglianza perfetta. Una sorta di comunismo ideale, secondo il quale non
vi sono creature diligenti e sgobbone che mangiano i tempi, ed altre che invece «ripetano», secondo
un antico concetto. Quante cose vanno aggiustate alla luce delle nuove Verita! Ma tutte le creature
camminano, pressappoco, di pari passo. E non v’e la necessita di attendere I'ambiente favorevole
sulla Terra per passare alla successiva incarnazione, ma ciascun individuo, di volta in volta, va, si cala
nell’ambiente favorevole alla sua evoluzione. Ebbene, chi ha «sentito» un ambiente adatto alla sua
evoluzione e capace di condurlo un gradino piu innanzi, ed ha completato quell’esperienza — cioe
ha chiuso una vita sul piano fisico, tirate le somme nel piano astrale e nel piano mentale — non ha
piu bisogno di attendere che le lancette degli anni trascorrano ed anche dei secoli, a volte prima di
potersi reincarnare, ma trova il suo ambiente favorevole pil innanzi, piu avanti secondo il senso del
tempo fisico; e trova quell’ambiente pronto fino ad allora ad accoglierlo per dargli le necessarie
esperienze, per aggiungere ulteriore evoluzione. Per fare sfociare il «sentire» da lui raggiunto di
grado A, ad un «sentire» successivo di grado A+l. Ecco dunque che quello che fino ad oggi sapevate
ha subito un ritocco. Gli ambienti son sempre pronti a ricevere I'individuo, allo scopo di fare sfociare
il suo «sentire» in un «sentire» pil esteso. Da un «sentire» precedente ad un sentire «seguente». E
gueste parole mi ricordano altre parole dette in altra circostanza, quasi identiche parole. Chissa che
i due concetti vicendevolmente non si compendino!”

Sempre in questa prospettiva di una visione duale della realta, il Maestro descrive
I’evoluzione dell’individuo, e come I'ampiezza della coscienza sia adattata all’'ambiente
circostante con il fine del suo sviluppo. Ma questa & una verita di passaggio, anche se nella
sua essenza corretta. Infatti € vero, che un certo determinato ambiente permette alla
coscienza di ampliarsi, ma I'ambiente non e li, ed ad esso si collega il sentire per la sua
evoluzione. E il sentire stesso, che crea I’'ambiente adeguato a permettere I'ampliarsi della
coscienza. Ovviamente il sentire non crea le situazioni che dovra sperimentare in modo
causale e caotico, perché anche lui, in ragione delle sue limitazioni, & condizionato dagli
archetipi della coscienza cosmica, che regolano i passaggi necessari alle coscienze per

superare le limitazioni stesse.




Kempis: “Una minima variazione — dicemmo — che avrebbe portato un’enorme differenza. Ed invece
noi vediamo che tutti i «sentire» hanno un medesimo grado iniziale: le lettere A che compaiono
tutte sulla pagina del racconto in qualunque rigo esse siano dislocate. E poi le lettere B e poi su, su,
fino a completare il racconto. Ma chi ha il suo «sentire» minimo in questa vostra epoca e completa
la sua vita, la sua esperienza, e d € pronto per un altro «sentire» piu esteso, non ha bisogno di
aspettare che la Terra faccia 3 04 o 5 mila giri per poi trovare, sulla Terra stessa un ambiente a lui
favorevole. Non sale in qualche piano in attesa che la Terra giri. L'ambiente a lui favorevole,
ancorché ubicato — e questo sempre —in un tempo futuro, rispetto a quello che egli ha lasciato, e |i
che lo attende ed e pronto ad accoglierlo non appena potra immedesimarvisi, indipendentemente
da un girar di pianeti che, oggettivamente, non esiste. Questo mi premeva sottolineare. Cose, del
resto, che da soli avreste colto, conclusioni che da soli avreste tratto.”

Dopo ogni incarnazione, ed avere fatto un certo numero di esperienze, I'individuo non e
piu lo stesso. Avra una nuova coscienza pil 0 meno ampia, questo dipende dalla spinta
della coscienza stessa. A quella vita, inevitabilmente ne succedera un’altra. Il sentire di
coscienza, allora si colleghera ad un ambiente favorevole alla sua successiva evoluzione,
e non sara una sua libera scelta, perché questa sara condizionata da cid che serve al suo
sviluppo. Ne possiamo dedurre, con molta precisione, che il luogo dove ci troviamo a
nascere, i genitori che abbiamo, le esperienze che abbiamo fatte, facciamo e faremo, ecc.
non sono assolutamente casuali, ma sono strumenti determinati dalle nostre necessita
evolutive. Tutto questo toglie ogni motivo di recriminazione nella nostra vita, che non puo
non apparire quale madre consapevole e comprensiva, cosi come la causa della

sofferenza si trova soltanto nei limiti della nostra coscienza.

Kempis: “Altre Verita s’intravedono, altre considerazioni; I'errata conclusione che ci fa sentire soli
pur avendo attorno a sé tante creature. Pensando che il «sentire» delle creature che vedete non sia
presente contemporaneamente al vostro «sentire», voi credete, o ritenete, che questo dia un
sapore diverso alle vostre azioni e alla realta del piano fisico. Ma nessuna differenza, in effetti esiste.
Parlo piu chiaramente: che il figlio S. In questo momento nel quale io «sento» questi fotogrammi,
senta anch’esso con me o no, non toglie né accresce niente alla validita di questa mia esperienza. Il
fatto che I'esperienza sia vissuta non simultaneamente da coloro che ne sono i soggetti e gli oggetti,
non diminuisce valore all’esperienza. L'esperienza rimane integra nel suo significato. Quindi € errato
pensare che questo nuovo modo di vedere possa togliere valore alla vita. Se mai lo modifica, perché
v'insegna ad agire bene per I'agire bene; perché v’insegna a dare importanza all'intimo dell’'uomo e
al vostro intimo. Pensate, se di tutto quello che vi circonda niente fosse vero, ma I'unica Verita fosse
I'intimo vostro, voi egualmente evolvereste. Se veramente la sensazione dell’iniziando di sentirsi
solo nel Cosmo fosse giusta e reale, egualmente esisterebbe I'evoluzione. Se gli esseri che vi
circondano non fossero creature reali, nella loro relativita, ma fossero «simulatori», la vostra

3



esperienza interiore non diminuirebbe di un cubito, sarebbe egualmente valida. Per un astronauta
che, senza saperlo, fosse chiuso in una cabina spaziale e vivesse un volo interplanetario simulato —
ma simulato cosi bene da fargli ritenere di essere veramente negli spazi siderali — per
quell’astronauta I'esperienza sarebbe egualmente reale e valida. E dunque importane I'intimo
dell’'uomo, il suo «sentire» e di ciascuno il proprio. Se di tutta questa bella assemblea di creature
niente fosse vero e reale tranne I'intimo di chi parla, ebbene I'esperienza sarebbe certamente valida
per me. Questa enunciazione non € una curiosita, ma un principio di Verita. Cosi se questo
fotogramma pur essendo vissuto da tutti coloro che in esso sono raffigurati, fosse vissuto
singolarmente da ognuno in tempi diversi, a ciascuno porterebbe il suo contributo di progresso, di
esperienza; in ultima analisi, di evoluzione.”

Il Maestro Kempis ribadisce con forza il concetto di quale veramente ¢ il significato della
nostra vita. Solo I'intimo nostro conta, ovvero il sentire di coscienza, il resto, illusione o
realta non € importante di per sé, ma lo e soltanto nella misura, che lascia un segno nella
coscienza. Perché i Maestri ci dicono tutto cio? Come si riflette nella nostra vita sapere
guesto? Non certamente per renderci abulici, rinunciatari od inerti, ma per stimolare il
nostro agire secondo una nuova motivazione, che non sia dettata dall’egoismo,
dall’avidita e dall’odio, ma sia quella disgiunta dall’interesse personale. «Non hai diritto
ai frutti dell’azione» dice il Dio Krishna ad Arjuna nella Bhagavad Gita. Cosi la pensano i
Maestri del Cerchio e questa &, secondo Loro, la meta per la nostra evoluzione. Questo
traguardo indichera, che il sentire di coscienza ha superato le limitazioni, che gli

impediscono di riconoscersi quale stessa espressione di Dio.

Kempis: “Cio che arreca al mio intimo evoluzione e sviluppo, non ¢ il fatto che dietro quello che gli
occhi di un corpo fisico vedano vi sia o non vi sia, contemporaneamente al mio, un «sentire», ma &
il fatto che io viva questo fotogramma. E il fatto che questo fotogramma contiene per me
un’esperienza; come lo contiene per tutti coloro che a questo fotogramma si uniscono. Se noi
vedessimo gli altri individui che fummo, in epoche passate della nostra evoluzione — parlo con il
vecchio linguaggio — senza sapere di trattarsi d’individui appartenenti alla nostra individualita,
saremmo convinti trattarsi di tutt’altre creature. Di creature definite «prossimo nostro». C'é
differenza fra noi quali siamo, nel modo di esistere attuale, e noi quali fummo nel modo di esistere
di allora? La differenza e un diverso modo di esistere. E cio che mi differenzia, i n fondo, dalla figlia
Nella o dalla figlia Bettina € un diverso modo di esistere. Ma se io guardo la serie dei numeri, vedo
che ciascun numero, diverso dall’altro, in fondo € un diverso modo di esistere dell’Unita. L’Unita,
che ripetuta, moltiplicata, divisa e via dicendo, combinata in modo diverso, mi da un’entita numerica
X la quale & differente da un’entita numerica Y solo perché questa unita — come base ad entrambe
— € combinata in modo diverso. Ma tanto X quanto Y sono un diverso modo di esistere dell’Unita.”



Efficace questo paragone fra il numero e l'individuo. La caratteristica di ogni numero la
potremo trovare nella quantita delle unita, che lo compongono, cosi la personalita di un
individuo e espressa dalla forma, quantita e struttura dei suoi veicoli fisico, astrale e
mentale. Ma sia il numero, che l'individuo, sono entrambi espressione di una stessa
realta. Per il numero l'essenza & il numero uno, ovvero 'unita, per l'individuo I'essenza &
il sentire di coscienza. Viviamo percio in un mondo di forme, che sono |'apparenza di
un’unica Realta, che & Coscienza ovvero Sentirsi d’esistere nel suo massimo limite. Ogni
cosa, dicono i Maestri, per «sussistere», deve sentire od essere sentita. Quindi tutto e

coscienza o prodotto della sua attivita.

Kempis: “Ed allora se I’Assoluto e il Tutto e I'unita, prima serie dei numeri, & I'inizio del tutto-relativo
-del relativo- se v’'é questa differenza fra lo stato di evoluzione mio attuale ed uno precedente — che
e un diverso modo di esistere di allora rispetto ad ora- questo diverso modo di esistere c’é anche
fra me e chi mi sta vicino, ma € un diverso modo di esistere di una cosa unica. Dunque v’e I’Assoluto,
v'e il relativo; tutto cio che sta oltre il relativo, € un diverso modo di esistere di una stessa cosa. E
tutto dunque, in fondo, & una stessa cosa. E la base comune che & in ciascuna cosa; e come fra me
ed il mio diverso modo d’esistere — pur appartenente alla mia individualita — nulla v'e di differente
se non questo diverso modo di esistere, come nulla di diverso v’'é fra me e chi mi attornia se non un
diverso modo di esistere, cosi che ciascuno di noi, ciascuno individuo, appartenga o no ad una stessa
individualita, non é che un diverso modo di esistere dell’Unita comune, non & che una sua variante,
una possibile combinazione dell’Unita. Ed allora come e come giusto suona il Comandamento: «Ama
il prossimo tuo come te stesso».”

Questa comunicazione termina col riaffermare il concetto che & fondamento di tutto
I'insegnamento del Cerchio. Esiste solo I'Unita. Siamo un’unica Cosa. La molteplicita e
soltanto frutto della grande illusione, che discende dal limitarsi della coscienza, ovvero il
virtuale frazionamento del Sentire Assoluto. Virtuale e non reale, perché non esiste
realmente, in quanto e Lui che, come si serrasse in sé, dimentica la Sua vera essenza, ed
inizia un cammino di creazione-percezione-consapevolezza per riscoprire Chi &. Ma
questo non & un cammino nel divenire, perché tutto e gia i, in una realta in essere, che si
vela in una successione di sentire parziali, ordinati secondo vari gradi di consapevolezza.
Solo nella trascendenza I’Assoluto esprime la Sua reale unitaria Essenza, che trova la

sintesi nell'insegnamento del Cristo: «Ama il prossimo tuo come te stesso»




