LE SCELTE INDIVIDUALI IN RAPPORTO ALLA REALTA

Commenti di Andrea Innocenti

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,! pp. 213-217

Kempis: “Certo che parlarvi significa farvi correre un bel rischio. Una volta vi dicemmo che queste
riunioni potevano fare di voi dei santi o dei pazzi. A taluno sembro esagerata questa affermazione;
eppure, invece, € giusta; perché dirvi che il «sentire» degli uomini non & contemporaneo, puo
avviarvi sulla strada della pazzia. Arrivare a dire che qualche variante alle scelte che voi fate, in cui
sia rappresentato un vostro interlocutore € vissuta solo da voi — non faccio un’affermazione, parlo
solo per amore del parlare — significa frazionare, sminuzzare il vostro potere di sintesi. Dire che in
guesta serata in cui vi sono X creature, il «sentire» di ognuna puo non essere contemporaneo e che
mentre sto parlando con voi, non ho di fronte a me delle creature reali in quanto il loro «sentire»
non e contemporaneo al mio, vuol dire proprio abituarsi a vedersi al centro del Cosmo, in un modo
fatto, costruito, apposta per noi. Anche se questi passaggi-Verita non crediate che siano storie; sono
Verita per abituarvi a capire la Realta, la Realta che trascende i limiti del tempo. Voi siete abituati a
pensare in termini di tempo; ebbene dovete cessare di pensare in termini, non dico di tempo, ma di
successione. La Realta trascende infatti anche la successione.”

I Maestro Kempis si rende perfettamente conto della portata rivoluzionaria che hanno le
sue affermazioni, commisurate alle capacita di percezione dell’'umanita, che le fanno
rappresentare I'ambiente circostante non soltanto secondo la logica del divenire, ma
anche tali da dare la ferma convinzione, che cio che i sensi fisici rappresentano, e
pienamente aderente alla realta stessa. Poi pero il Maestro spiega, che le cose da lui sono
dette, sono verita di passaggio per abituare la consapevolezza umana a vedere la realta

in un’altra e ancora piu ardua prospettiva, quella della Realta vera, cioé quella in essere.

Kempis: “Ed allora, se trascende ogni successione, che significato puo avere, nella Realta, la scelta
delle creature? Non c’é niente da aspettare, non c’é da stare a vedere — nella Realta — che cosa
sceglieranno le creature. Non c’é successione & vero? Eppure parliamo del libero arbitrio, parliamo
del mondo dei fotogrammi, delle scelte che gli individui fanno; del rapporto che esiste fra il mondo
dei fotogrammi, dove pare che imperi un tempo, e il «mondo degli individui» dove questo tempo
si chiama solo «successione di sentire». Quando parlammo di libero arbitrio, dicemmo che 'uomo
gode di una liberta in modo proporzionale alla sua evoluzione. In ogni caso la sua liberta e relativa.

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



Gode di una liberta assoluta che si identifica con I’Assoluto. Parlando dell’'uomo siamo nei limiti della
liberta relativa, la quale pud essere pura o spuria; cioé se 'uomo opera una scelta senza essere
influenzato da fattori interni o esterni, egli in quel momento e per quella scelta ha goduto di una
liberta pura. Se, invece, e stato influenzato da un qualunque fattore la sua liberta era del tipo spurio.
Quando poi non c’e possibilita di scegliere, non possiamo parlare di liberta.”

| Maestri, in una prima fase del loro insegnamento hanno parlato della liberta
dell'individuo introducendo una verita di passaggio. Hanno distinto tre possibilita:
assoluta mancanza di liberta, liberta spuria e liberta pura. Per la prima non € necessario
nessun commento il concetto € ovvio. Quanto alla liberta da loro definita spuria il suo
significato consiste nell’ipotizzare un comportamento conseguente ad una scelta non
completamente autonoma, ma determinata da fattori contingenti. Per la liberta
cosiddetta pura i Maestri intendano quella espressa nelle rare situazioni nelle quali
I'individuo puo essersi trovato a scegliere in maniera completamente libera o almeno da
lui ritenuta tale. Con l'introduzione della teoria dei fotogrammi, il problema della liberta
e stato percio da loro risolto in una maniera molto originale, introducendo la cosi detta
Teoria delle varianti. Questa é stata da Loro enunciata durante numerose sedute, perché
ha trovato non poche difficolta di comprensione ed accettazione da parte degli

ascoltatori.

Kempis: “Questo € quello che sapevate sul libero arbitrio dell’'uomo. Ora, dopo I'esempio della
scorsa volta con la verita dei fotogrammi per — chiamarla in un modo- vi diciamo: «ll libero arbitrio
relativo esiste, rimangono ferme quelle precisazioni, puntualizzazioni, che a suo tempo facemmo
sul libero arbitrio; ma se anche non esistessero varianti nella serie dei fotogrammi e tutto fosse
scritto in un unico e solo modo, l'individuo — in ultima analisi — godrebbe egualmente di libero
arbitrio relativo, perché le sue reazioni nascerebbero in un presupposto di liberta. Tuttavia,
nonostante questa affermazione, le varianti, le mutazioni, le strade equivalenti nel cammino degli
individui, esistono. Piu avanti — se avrete la pazienza e la bonta di seguici ancora — vedremo perché
gueste mutazioni sono essenziali alla storia del «sentire» Individuale. Certo che se queste vi
istradano verso la pazzia, ce n’é un’ultima che addirittura inferisce il colpo di grazia: e cioé che tutti
noi siamo in definitiva individualizzazioni dell’Assoluto ed ogni «Scintilla-individualita-individuo» e
Suo frazionamento, un Suo circoscriversi, limitarsi, esistere in forma relativa. L’Assoluto € il Tutto, e
non si pud concepire un Tutto che non sia anche un Tutto relativo, un insieme relativo. Che cosa
significa questo discorso? Come puo esistere un Assoluto circoscritto?”

L’Assoluto e 'Uno, ma non & un monolite, la Sua unita & la fusione di un molteplice, che
trova l'origine nel Suo «come ripiegarsi» in Se Stesso, o meglio nel limitare la Sua

2



consapevolezza e la Sua comprensione, fino a giungere ad un limite massimo di
limitatezza. All'intero di questa, si crea l'illusione, che esiste in un numero infinito di
differenti sentire. Non ce ne rendiamo conto, ma noi facciamo parte di questa illusione
dell’Assoluto, che prende forma di relativo. In realta noi siamo Lui e Lui & noi. Questo e
cio, che intendono significare i Maestri quando dicono, che c’e in noi una Scintilla divina,
la quale pero dimentica se stessa avvolgendosi nei veicoli propri dei mondi della

percezione.

Kempis: “Noi vi facciamo I'esempio della collana di perle. La collana di perle esiste in quanto tante
perle, da un oceano di madreperla, sono in qualche modo delimitate, poste I'una accanto all’altra,
e vero?Allora 'oceano di madreperla & I’Assoluto che trascende l'insieme della madreperla.
Nell’Assoluto esiste questo frazionamento in quanto vi € una limitazione dell’Assoluto, un suo
circoscriversi, diventare in sostanza, relativo. Ed ecco la collana delle perle. Ma come possono
esistere queste perle, poste I'una accanto all’altra, se in qualche modo non vengono prese in
considerazione, definite, create, poste assieme una per volta? Come & possibile in un oceano dove
non esiste né prima né dopo, dove non esiste, quindi, il tempo, creare il tempo? Quanto vi chiedo,
figli e fratelli, col dirvi: «Seguitemi! » perché possiamo solo servirci di queste figurazioni. Nell’Eterno
Presente non esiste il tempo, ma non esiste neppure un trascorrere, una successione: tutto e li da
sempre e per sempre, «congelato», dicemmo. Adesso abbiamo saputo che nel mondo dei
fotogrammi, quindi piano fisico, astrale e mentale, tutto € li da sempre e per sempre, pur essendo
mondo relativo; il Cosmo, si dice, ha un inizio ed una fine nel suo insieme di fotogrammi, ma questi
fotogrammi sono sempre li, da sempre e per sempre. L'unica successione che rimane per ora in vita
e la successione del «sentire», la collana di perle. «<Ebbene — voi dite — quando questa successione
ha inizio? ». Ma mai, figli e fratelli! E sempre. Un altro sforzo richiedo alla vostra intelligenza.”

La rappresentazione della Realta secondo la nostra percezione e indubbiamente in
divenire ed una prima e superficiale lettura della figurazione della collana di perle
nell’'oceano di madreperla, puo indurre a confermare questa percezione, ma il Maestro
Kempis con molta chiarezza puntualizza come va inteso lo stato di esistere della Realta.
L'Eterno Presente e la condizione d’esistenza dell’Assoluto. Tutto e li, da sempre e per
sempre. |l sentire di coscienza relativo vive in successione i fotogrammi del piano fisico,
astrale e mentale e la visione, che lui si forma, & quella di un film, che scorre, quindi di
una realta, che, ordinata nella dimensione di uno spazio-tempo, si trasforma
continuamente, modificando se stessa. Ma cio € il limite della consapevolezza del sentire
relativo, incapace com’e, di andare oltre una ristretta percezione. La Coscienza Assoluta,

che tutto ha in sé, percepisce invece, come un osservatore che guardi dall’alto la



rappresentazione di un quadro, tutta la Realta nella sua statica configurazione, perché

solo I'Essere & la vera dimensione del Tutto.

Kempis: “Puo avere avuto un inizio reale il Cosmo? Noi stessi lo abbiamo escluso. || mondo dei
fotogrammi, intanto, parte di questo Cosmo vi abbiamo detto, non ha mai avuto inizio, sempre e
stato e mai ha fine. Tuttavia essendo limitato ha inizio ed una fine che sono i limiti di questo
«qualcosa» limitato. M cid non significa iniziare ad esistere e cessare di esistere in senso assoluto.
Puo allora aver avuto un inizio ed un termine il «sentire» degli individui? Non vi spaventate. Ma
niente, né nell’Eterno Presente, né nel Cosmo, né nel «mondo degli individui» pud avere avuto un
inizio ed avere una fine. Perché, se qualcosa, sia pure nel mondo relativo, avesse un inizio ed una
fine, questo qualcosa travolgerebbe l'intero Assoluto, dal momento che il relativo non & che
un’emanazione dell’Assoluto.”

L’Assoluto non ha limiti, non potrebbe essere diversamente, perché il concetto di infinito
e nella Sua definizione stessa. Mentre il Cosmo deve per forza essere circoscritto,
altrimenti s’identificherebbe con I’Assoluto stesso, mentre ne e soltanto contenuto, cosi
egualmente e contenuto nell’Assoluto anche il mondo degli individui. Va precisato che
per individui, il Maestro intende i sentire di coscienza. Vedremo in seguito come c’'e
identificazione fra il Cosmo e i sentire individuali, intendendo con cio che il primo é di
fatto creazione-percezione-consapevolezza dei secondi. il tutto va visto nella dimensione
di una realta in essere, perché Il divenire non esiste in sé, in quanto fa parte della grande
illusione dovuta alle limitazioni del sentire di coscienza, e soltanto per quelle trova la sua

apparente esistenza.

Kempis: “Ed allora come si spiega — dite voi — questa successione di «sentire»?. Ancora con
I’esempio della collana di perle, perché ciascuna perla, ciascun «sentire», per esistere, deve essere
chiuso, limitato. Ciascun «sentire» dell’individuo € un ente, un’entita a sé, chiusa, limitata.. Proviene
da un «sentire» precedente e sfocia in un «sentire» seguente perché se non vi fosse questo
legamento non vi sarebbe unita; ed allora non essendovi unita, non vi sarebbe
un’individualizzazione, ma vi sarebbe un caos di «sentire», sospesi nell’Assoluto. Ecco perché noi
parliamo di Assoluto individualizzato: tutte le individualizzazioni debbono avere una loro unita, ed
ecco perché il «sentire» dell’individualita & un «sentire» tutto in un unico momento i tanti «sentire»
appartenenti al suo ceppo, a quella individualita. Se poi noi consideriamo, al fine di comprendere,
questa individualita proiettata nel mondo dell’individuo, ecco i «sentire» individuali percepiti 'uno
dopo l'altro. Cosi & per il ricondursi del Tutto all’Unita che esiste l'individualizzazione ed & per
I'individualizzazione che ciascun «sentire», pur essendo un ente a sé, chiuso, limitato, ha pero
guesta eredita: proviene da un «sentire» precedente, appartenente qa quell’individuo e sfocia in un

4



«sentire» seguente. Ma in effetti questo passaggio esiste? No: per esistere un «sentire» chiuso come
un ente a sé nell’'oceano di madreperla, il «sentire» deve essere limitato e deve per forza essere
«sentito» chiuso come un ente a sé, nell’oceano di madreperla, il «sentire» deve essere limitato e
deve per forza essere «sentito» una volta; ma questa volta — pur essendo chiusa, limitata, pur
essendo una volta che scorre — in effetti non scorre mai e non prelude ad un chiudersi del ciclo.”

Molto interessante, anche se non facile da comprendere, € la spiegazione di quello che &
di fatto, il virtuale frazionamento dell’Assoluto. Il Quale, limitandosi, s’ individualizza e da
luogo cosi alle varie coscienze cosmiche o individualita. Ciascuna delle quali € come una
collana di perle, che si suddivide in tante altre collane, contenenti sentire di coscienza
sempre piu limitati, fino all’ultimo, quello pilu limitato, cioé I'atomo del sentire, ovvero
coscienza, che raggiunge la massima limitazione. Le perle delle collane, cioé i sentire di
coscienza delle individualita, sono fra loro collegati secondo una sequenzialita logica, e
proprio, per questa loro dipendenza, danno corpo all’unita dell’Assoluto, cosi
apparentemente frazionato. Questo, in virtu di cio, manifesta la Sua natura d’'immanenza
nelle Coscienze Cosmiche. Non si deve comunque dimenticare anche I’altra Sua natura,
quella di trascendenza, questa pero € completamente al di la delle nostre possibilita di
comprensione. Credo che si debba dire, che I'essenza di questa comunicazione del
Maestro, si trova nel far comprendere, che I'Assoluto ovvero Dio siamo noi, anche se le
nostre limitazioni non permettano di rendercene conto. Questo & |'ostacolo, che ci

impedisce d’andare oltre la grande illusione.

Kempis: “Vedo I'atterrimento di qualcuno di voi che subito trae errate conclusioni e pensa che la
sua teoria di incarnazioni — tanto per parlare con il vecchio linguaggio — non cessi mai. Non € questo
il significato di quello che io questa sera vi ho detto, figli e fratelli. La collana di perle & composta di
una perla accanto all’altra e considerata I'una dopo l'altra, non cessa mai d’esistere, neppure
guando io ho finito di considerarla I'una perla dopo I’altra; perché questo finire di considerarla non
significa cessare d’esistere. E per sua natura che la collana di perle & formata da una perla dopo
I'altra e quindi, per sua natura, cosi esiste. Ma in effetti non trascorre mai, non cessa mai. E il
«sentire individuale» —ancora lo ripeto — che considerato nelle sue fasi che lo compongono sembra
provenire, fase per fase, da un «sentire» precedente e sfociare in un «sentire» seguente, ma in
effetti non esiste movimento, passaggio. Tutti i «sentire individuali» sono percepiti una sola volta
nell’eternita. Ma poiché eternita non significa tempo che non finisce, ma «senza tempo»,
quest’unica volta non & ubicabile o dislocabile. E una sola volta e sembra sempre «ora» che conduce
a «dopo» e che «viene da».”



Ancora il Maestro Kempis spiega con molta chiarezza la realta in essere. La successione
dei sentire nella collana di perle potrebbe essere interpretata secondo la vecchia
concezione del divenire, per la quale I'io di ognuno, dopo la morte, ed avendo trascorso
un certo periodo di tempo nei piani piu sottili, riprende un altro corpo fisico e ricomincia
I’esperienza di una nuova vita terrena. Ma le cose, secondo il Maestro Kempis, non stanno
in questi termini. La successione non vuol dire divenire, come non e divenire il
collegamento tra una perla di sentire e I’altra, Il loro legame ¢ soltanto logico, Non c’eé un
io che scorre da un’esperienza corporea all’altra. Esistono solo sentire, fermi li, nell’Eterno
Presente di una realta senza tempo. Questi sentire hanno solamente I'eterna
consapevolezza, che ci sono dei sentire logicamente precedenti come esistono altrettanti
sentire logicamente seguenti. Tutto € in Essere, ma questo Essere € vivo, & sentirsi

d’esistere, e infinita, eterna, ogni sciente Coscienza.

Koot-Humi: “Avete mai osservato le forme di vita inferiori al’'umana? Ebbene, avete visto che poche
sono le possibilita di espressione di queste forme. Gli animali, che sono fra le forme di vita inferiori
all’'umana che hanno maggiore espressione, articolano le loro azioni su una gamma di dieci, quindici
tipi di atti. Ad esempio un gatto mangia, si pulisce, giuoca, asseconda i richiami del suo veicolo fisico
inerenti alla riproduzione, fa le fusa, come si usa dire. Ebbene, man mano che queste azioni
s’ispirano ad un maggior <sentire>, noi diciamo che la bestia & piu o0 meno intelligente. Ma anche
I'uomo, in fondo, quale noi lo conosciamo, articola le sue azioni ed il suo modo d’agire su pochi tipi
di atti. Non sto qui ad elencarli. Quello che pud distinguere 'uomo sta nella comprensione di Verita
guale quella che questa sera vi & stata accennata. Tutto € attorno a voi. Il vostro mondo di
conoscenze & attorno a voi come é attorno agli animali; ma gli animali non riescono a capirlo. Cosi
attorno a voi vi & un mondo di conoscenze che voi ignorate, come I'animale ignora le vostre
conoscenze. Eppure queste conoscenze sono realta viva che vi avvolge, che & a contatto con voi ogni
attimo della vostra vita, del vostro <sentire>. Sta a voi aprirvi a questo mondo tanto diverso da
guello che conoscete; come diverso € il vostro mondo nei confronti del mondo degli animali. Un
solo piccolo sforzo per capire, prima di giungere alla comprensione. E per capire in un mondo
diverso, da quello che conoscete, occorre distruggere il vostro modo abituale di affrontare i
problemi; il vostro abituale modo di capire. Non c’é da capire cose consuete, ma cose del tutto
diverse da quelle che siete abituati ad avere come oggetto dei vostri sensi. Ed occorre quindi uno
sforzo della vostra intelligenza. E’ come smettere di fumare; disabituarvi ad un’abitudine, lasciare
un’abitudine, lasciare un consueto modo di vedere, andare oltre. Mi auguro che questo sia per voi
dolce e possibile, con 'aiuto dei vostri Maestri. Pace a voi.”



