Tutto e!

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Brano tratto da OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 225-228

Kempis: “Come si fa per conoscere qualcosa che si scopre? Uno scienziato, un chimico, ad esempio,
che abbia scoperto un nuovo elemento, cerchera di capirne la valenza, il peso atomico, insomma lo
sottopone ad una misurazione. Misurare, definire un qualche cosa significa paragonarlo,
inquadrarlo con quello che gia si conosce; insomma rendere assimilabile il nuovo, paragonandolo al
vecchio. Quando, dunque, si conosce un nuovo concetto, si cerca di coglierne il significato
paragonandolo a cio che sapevamo. Quando udite qualche nuova Verita, ecco che subito, per capire
la differenza che v’e fra questo nuovo ed il vecchio, ponete le due Verita I'una accanto all’altra per
confrontarle; e la nuova sara tanto piu comprensibile quanto piu la si potra ravvicinare a quella che
gia si € conosciuta, non dico «assimilata» per posta in pratica, ma assimilata per capita, perché di
essa si e divenuti padroni. Ora, a chi vuole restare in pace con la propria coscienza, a chi non vuole
turbati i propri sonni nel pensiero di aver perduto tempo ieri, per imparare della Verita cosi
prestamente e facilmente superabili, noi diciamo: «Non vi impaurite, state tranquilli, il nuovo &
abbastanza vicino al vecchio. Noi progrediamo vicino al vecchio. Noi progrediamo per piccoli passi;
piccoli passi, sfumature in avanti appena, appena percettibili». Un esempio di questa mia
affermazione possiamo averlo confrontando quanto ora sapete del Cosmo con quanto sapevate.
Non c’é una ritrattazione, ma un approfondimento. Un tempo vedevate un Cosmo, oserei dire,
indipendente dall’Assoluto; si era una Sua emanazione, ma in sostanza I’Assoluto — se fosse stato
un vecchio barbogio seduto in trono- avrebbe potuto dire: «ll Cosmo é circa alla meta della sua
esistenza». Questa, naturalmente esagerando, era la conclusione che si poteva avere secondo
quello che conoscevate. Ma che cosa & successo? E successo che questo Cosmo, nel suo insieme,
particolarmente per il piano fisico, il piano astrale, e il piano mentale non ha piu una sua vita
indipendente, ma vive ogni qual volta gli individui si legano a certe situazioni (fotogrammi) unitarie
fisse. Quindi non piu una vita, ma innumerevoli vite, una per ogni volta che questi fotogrammi sono
percorsi da un individuo.”

I Maestro Kempis coglie I'occasione per dare delle informazioni sul metodo
d’insegnamento dei Maestri del Cerchio. Questo nella sua sostanza é rivoluzionario, ma
viene dato con estrema gradualita, dimostrando con cio il grande rispetto, che i Maestri
hanno, degli ascoltatori e delle loro capacita di comprensione. In cio si manifesta tutto
I’'amore, che Essi hanno per le coscienze che sono in boccio ed ancora si devono aprire a

consapevolezze sempre piu ampie. Cosi il Cosmo, che in una passata rappresentazione

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



appare unitario e statico, come una statua scolpita nel marmo da un artista, che la osserva
distaccato e quasi a lei e estraneo, adesso Il Cosmo prende vita e vivacita, in virtu degli
individui, sentire di coscienza relativi, che, legandosi ai fotogrammi, che lo costituiscono
e gli danno corpo, lo trasformano in una Realta attiva e vitale. Vedremo poi, che anche
questa e una verita di passaggio, parzialmente superata, da ulteriori insegnamenti dei

Maestri.

Kempis: “Abbiamo visto che questo percorrere fotogrammi corrisponde ad un «sentire» nel piano
akasico. Questa visione d’insieme muta un po’ il concetto che ci eravamo fatti. Ma certo che secondo
I’esempio fatto possiamo ancora vedere questo Padre Eterno che dice: «Il Cosmo fisico, astrale e
mentale e li fermo non ha pil un suo movimento autonomo e, direi, oggettivo nella sua relativita,
pero c¢’é uno scorrere ancora, ed & lo scorrere del «sentire degli individui». Lo scorrere non é piu sul
piano fisico astrale e mentale, ma & nel piano akasico, per cui io Padre Eterno, anche servendomi
dei miei poteri di onniscienza, dando una guardatina a questo Cosmo, vedo che gli individui stanno
«sentendo» tutti contemporaneamente, a qualunque razza essi appartengano, da incarnati, in un
gualunque tempo, essi nel Cosmo siano ubicati nel fare delle esperienze, vedo che tutti hanno un
«sentire» X. Per cui posso dire che lo scorrere, la teoria del «sentire» & pressappoco a meta del suo
cammino» Eh no, figli e fratelli, no, non puo essere neanche cosi! Allora vi abbiamo enunciata la
Verita del sentire chiuso e limitato ma unitario che crea I'idea di una successione nella sua esistenza,
I'illusione di qualcosa che trascorre. In effetti il Cosmo, sia esso fisico, astrale, mentale o akasico, &
tutto li. Non e pil neppure quindi che trascorra, sviluppi l'individuo nel piano akasico — pur non
essendovi fotogrammi secondo il concetto che noi vi abbiamo illustrato, come nel piano fisico,
astrale e mentale — vi sono le teorie dei «sentire individuali», ciascuna facente capo ad una
individualita.”

Nel piano akasico non ci sono piu i fotogrammi, che danno I'impressione del divenire, ma
ancora i sentire hanno la sensazione del trascorrere, perché sono in successione logica
legati 'uno all’altro secondo il filo dell’individualita alla quale appartengono. Ma il
divenire non esiste quindi e soltanto una loro sensazione, che discende dalle limitazioni,
che essi hanno. La Realta & in Essere, quindi tutto & gia li, in un Eterno Presente. Se ci
concentriamo e meditiamo su questa visione dell’Esistente, percepiamo uno stato di
quiete e di consapevolezza, che ci proietta nell’attimo che stiamo vivendo e ce lo fa
sentire come un momento eterno, immutabile, stupendo, perché esprime il divino, che

ha in sé e che sempre é presente nella vita.

Kempis: “Niente in sostanza trascorre. E di fatti come sarebbe possibile ubicare I'Eternita, nel non
tempo, I'inizio di uno scorrere di «sentire individuale»? Sarebbe impossibile. Dunque quello che noi
2



sentiamo trascorrere, come essere ad un punto, rispetto all’Assoluto, non & pilu cosi. Esiste tutto.
«Ma allora — direte voi — perché noi percepiamo come un trascorrere? Come passare da un
antecedente e tendere ad un seguente? Come «ora» e non «prima» e non «dopo»? Perché di per
sé il «sentire relativo », chiuso, limitato, non puo che rivelarsi cosi: un «sentire» definito non puo
che esistere e sussistere in questi termini. Collocare questa sensazione illusoria di «ora» nella Realta
che & priva di tempo e di spazio & assurdo: significa non comprendere il concetto di Realta. Qual e
I'ulteriore piccolo passo avanti? E che comprendiamo che oggettivamente possiamo solo dire. Tutto
e. E allora quale significato puo avere un Cosmo, emanazione dell’Assoluto, quasi avulso
dall’Assoluto? Dobbiamo dire che il Cosmo & nell’Assoluto, € parte dell’Assoluto. Quanto vecchie e
nuove suonano queste parole se si comprendono veramente! Tutto e nell’Assoluto, anche quello
che chiamavamo «relativo» non e che un aspetto dell’Assoluto ed & nell’Assoluto. Niente trascorre.
Dov’'e valida questa Verita, solo nell’Eterno Presente? No. Niente trascorre in senso assoluto.
L'Eterno Presente esiste come un ente a sé, depositario del Tutto, nel quale Eterno Presente niente
muta, trascorre, passa, si aggiunge, si accresce; ed esiste, poi, un Cosmo nel quale tutto muta, passa,
trascorre, cresce? No. L’Eterno Presente non e che lo stato d’essere, di esistere del Tutto. || Cosmo
stesso — visto dall’Assoluto, cioe al di fuori dell’illusione che lo fa apparire come definito, come
trascorrente e come accrescentesi — il Cosmo stesso & Eterno Presente. Il relativo stesso & sempre,
senza tempo, & senza fine.”

Il Maestro chiarisce, che nell’Eterno Presente c’@ anche il relativo, naturalmente visto
dalla prospettiva dell’Assoluto. All'interno del relativo tutto appare non soltanto in
divenire, ma anche limitato e quindi caduco. Se si resta in tale prospettiva la morte appare
la signora dell’esistente, perché nulla le puo sfuggire. Pil ci si rammarica per questo,
maggiore e I'angoscia, che il suo esistere ci procura. C'é soltanto una strada per sfuggire
tale angoscia, proiettarsi verso una dimensione, piu in armonia con le note dell’Assoluto.
Allora tutto cambia colore, cio che si pensava destinato a finire, ora si colloca in una
prospettiva nuova. Acquista un suo significato ed una sua importanza. Si diviene
consapevoli, che se venisse meno, quel particolare momento, I'Esistente si annullerebbe,

come se da un prezioso mosaico fosse tolto anche un solo tassello.

Kempis: “Questi limiti, questi confini del Cosmo, che eravamo abituati a collocare in modo preciso
per aiutarci nella comprensione, questi confini che servivano a dividere il bene dal male, il bello dal
brutto, il relativo pieno di brutture, di storture, di cattiverie, dall’Assoluto tutto meraviglia e bellezza,
guesti confini cominciano a sfumarsi, a cadere. Cade forse tutto? No! |l Tutto acquista un significato
piu aderente alla Realta, il Tutto acquista un senso pilu proprio. Ecco che si deve parlare di un Tutto
unico, di tutti i Cosmi nell’Assoluto, intessuti, sangue del sangue dell’Assoluto. Carne della carne
dell’Assoluto, dove l'illusione esiste solo nel momento in cui dall’Assoluto ci si circoscrive, ci si isola,
ed allora solo si diventi relativi, ed allora solo nasce il tempo, acquista un senso lo spazio, un senso



ditrascorrere. Solo allora € emanato il relativo, solo allora il limite vige; ma quando e possibile creare
un momento, che significa un tempo, laddove il tempo non esiste? Quando & possibile circoscrivere
gualcosa, laddove la circoscrizione non ha senso? Questo che io vi dico ha solo significato
accademico, solo significato per comprendere, non altro. Non c’é un «ora», un «qui», nell’Assoluto.
Non puo esistere questo, non puo esistere un punto nell’evoluzione degli individui, nell’Assoluto.
Questo trascorrere, questo passare, questo attendere un futuro, rimpiangere il passato, sentirsi qui
e non la, non ¢, figli e fratelli, che illusione. Un’illusione del «sentire individuale» il quale, per cosi
chiamarsi, cosi e solo in questo modo puo sussistere. Ecco dov’e I’'Unita del Tutto. lo vi auguro, con
tutto il mio amore, che possiate intravedere che cosa si nasconde oltre il suono povero e misero di
gueste parole. Viamo e vi benedico.”

L'immagine di quello che percepiamo, come lo percepiamo, in tutti i suoi aspetti brutti e
belli, fa parte dell’Assoluto, ma in Lui non € come appare a noi, che siamo, si Sua modalita
di essere, ma come conseguenza del Suo virtuale frazionamento. Tutto nell’Eterno
Presente assume la Luce dell’essenza divina ed & percid perfetto quale aspetto
dell'immanenza di Dio. Il Maestro ci guida e stimola a superare il limite del nostro relativo,
I'io ci tiene legati ad esso, il ricordo, la recriminazione, ogni forma di avidita ed egoismo
sono espressioni dell’attaccamento, che impedisce al sentire di aprirsi all’Unita. C'é un
momento nel quale la sola ragione non é sufficiente ad andare oltre questa interiore
chiusura, che e dentro di noi, bisogna aprirsi al cuore. Questo & quello che ci indica Kempis
con le sue parole, questa volta non soltanto ispirate, ma anche cariche di amore e

partecipazione.




