VARIANTI O MUTAZIONI COLLATERALI

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 217-221

Kempis: “Osserviamo il vostro stupore di fronte ai concetti che vi stiamo illustrando. Stupore e
sbigottimento. A chi ha capito pud sembrare che il nostro tornare sui principi enunciati sia superflua
ripetizione, ma perché il concetto sia afferrato occorre esaminarlo da diversi punti di vista. Per chi
ha capito cio costituisce un collaudo, per chi ha le idee confuse ulteriore esplicazione. Pensate, per
portarvi a questo punto di conoscenza ci sono voluti venti anni ed era una conoscenza accessibile
che non esulava dalla logica umana. Qui, invece, si tratta di vedere la Realta da un punto di vista del
tutto inusitato. Percio, per il momento, dobbiamo parlare per principi. Quando vi enunciammo il
principio della non contemporaneita del «sentire», questa verita vi parve strana; e via via, attraverso
a spiegazioni, a discussioni, qualcuno di voi — per non dire tutti, o quasi — si € impossessato di questa
Verita, prima conosciuta come semplice enunciazione di principi. Per «impossessato» intendo aver
capito, non assimilato o compreso. Siamo nell’ambito del capire ed accontentiamoci di questo. Del
resto € un punto di passaggio obbligato: se 'uomo prima non capisce, mai arrivera a comprendere.
ATTENZIONE, CONSAPEVOLEZZA, COMPRENSIONE. E vero? Verita ancora valida.

Il percorso, che indica il Maestro Claudio, e alla base di tutto I'insegnamento del Cerchio e
riguarda non soltanto la parte relativa alla conoscenza interiore di ciascuno, ma lo si puo
volgere anche alla conoscenza generale, che é quella, che viene ampiamente trattata dal
Maestro Kempis. Infatti, Kempis ha pit volte detto, che le Verita da lui comunicate, qualora
non capite a causa della loro complessita, possono essere non studiate, da coloro, che non
se la sentano per il momento di accettarle, ma sono comunque conoscenze, che prima o
poi dovranno essere acquisite. Se ne puo percio dedurre, che I’attenzione all’insegnamento
filosofico del Maestro, apre la strada a quella consapevolezza, che é requisito
indispensabile per la comprensione, ovvero una pitu ampia coscienza.

Kempis: “Ora siamo giunti all’enunciazione di un altro principio: quello delle «varianti». Principio
che per taluno di voi puo sembrare superfluo o addirittura costituire motivo di confusione. Ebbene
se questo pud sembrarvi una zeppa, qualcosa che turba il quadro che ora dell'insegnamento vi siete
fatti, vuol dire che non avete capito giustamente. Vuol dire che voi date al libero arbitrio un
‘interpretazione del tutto soggettiva, cioé pensate che l'individuo sia libero solo perché crede di
esserlo, ma che in effetti non abbia alcuna liberta. Cio non é tutta la verita; infatti I'individuo non e
libero —sempre di quella porzione di liberta relativa — solo perché crede di essere libero, ma perché
crede di essere libero e perché ha un’effettiva possibilita di scelta. Certo quando I'individuo subisce
un karma non possiamo parlare di scelte, ma veniamo ad un esempio pratico. Le scelte che pud fare
I'individuo uomo e che veramente corrispondono ad una sua effettiva liberta, non possono essere
tali da coinvolgere totalmente la sua esistenza. Nella vita di un uomo quella che apparentemente
puo sembrare una scelta le cui conseguenze hanno radicalmente mutato la sua esistenza, in effetti
non costituiscono una sua liberta. L'uomo non ha la liberta cosi grande da mutare veramente la sua
esistenza. Se la sua esistenza cambia completamente vuol dire che quello era il suo destino, cioe
guello doveva fare e non quello che poteva fare. In linguaggio matematico la liberta di scelta

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtda. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



dell’'uomo potrebbe essere paragonata alle soluzioni di un’espressione condizionata di questo tipo
A+B= 7 in cui A debba essere sempre minore di B. Le soluzioni possibili (scelta libera) sono alquanto
limitate e lo sono vuoi dal risultato che é gia determinato 7 e vuoi dalla condizione posta.

Il Maestro Kempis riprende il concetto delle Varianti per fare delle chiarificazioni
necessarie per possibili interpretazioni errate riguardo al tema del «libero arbitrio». Puo
essere questo interpretato come una liberta percepita, ma in realta solo supposta e non
effettivamente reale. Il Maestro precisa, che in alcune situazioni, la struttura del Cosmo é
tale da creare una vera liberta. In quei casi abbiamo come due o pit spezzoni di una
pellicola, la quale si divide in piti filmati costituenti delle vere varianti poste alla possibilita
di scelta dell’individuo. Le varianti pero sono molto rare e riguardano eventi della vita di
un individuo non determinanti ai fini dello sviluppo della vita stessa. Inoltre queste
possibilita di scelta hanno sempre dei condizionamenti ben precisi, per i quali non possono
essere completamente arbitrarie. Costituisco comunque, pur con certe limitazioni,
momenti di una vera e propria liberta. Liberta pura.

Kempis: “Dunque, quando I'uomo ha di fronte a sé la possibilita di scegliere, puo darsi che cio
corrisponda al vero, ad una effettiva liberta di scelta, soprattutto se le scelte non sono di una portata
tale da mutare radicalmente la sua esistenza. Cosi egli puo godere di due tipi di liberta: una liberta
effettiva anche se relativa, ed una liberta supposta; la prima quando le sue scelte corrispondono ad
una reale possibilita di scelta, la seconda quando questa possibilita € in effetti solo supposta. Ebbene
guesta sera dobbiamo enunciare il principio che il primo tipo di liberta si concretizza nell’esistenza
dell’'uomo, vista secondo I'esempio della bobina cinematografica, con tanti spezzoni (varianti) di film
guante sono le effettive possibilita di scelta. Tutti gli spezzoni confluiscono, poi, nuovamente nella
pellicola che ritorna ad essere una, ma tutti esistono allo stesso modo anche se uno solo sara quello
che rappresenta la scelta seguita dall’'uomo.

Importante é notare che una volta che gli spezzoni di variante siano conclusi, confluiscono
tutti nell’unita della pellicola. Tutto cio significa, che nella vita di ognuno possono esserci
momenti nei quali abbiamo delle reali possibilita di scelta, ma che qualunque sia la strada
che prendiamo, poi questa ci riporta nella direzione voluta dal nostro dharma. Quello che
rende significativo ed importante per la scelta é il fatto, che qualora la scelta non sia
dovuta ad una qualita di Luce, il percorso all’interno di quella strada, cosi intrapresa, sara
certamente pit faticoso, e spesse volte non privo di sofferenza. In altri termini,
paragonando ad una scuola I'incarnazione, si deve dire che: qualora la lezione non sia
capita ed appresa, deve essere studiata ancora con pit concentrazione e partecipazione,
le quali possono venire soltanto da una stimolazione piti o meno dolorosa.

Kempis: “Per ora ci fermiamo e riprendiamo, invece, un altro argomento di discussione: la non
contemporaneita del «sentire» i fotogrammi che abbiamo in comune. Voi avete obiettato che se
prendiamo la mano di un nostro simile e gliela stringiamo forte, egli ha una reazione di dolore e
guesto prova, secondo voi, che il «sentire» i medesimi fotogrammi &€ contemporaneo fra noi e quel
nostro simile. Infatti, dite, che 'azione che fate di stringere la mano puo rientrare nel vostro libero
arbitrio, e come si potrebbe spiegare la reazione di dolore se il «sentire» non fosse contemporaneo?
Non c’é dubbio che la reazione & contemporanea o meglio immediatamente succedanea a
qguell’azione. Ma lasciamo, per semplificare le cose, per ora la questione del libero arbitrio.
Supponiamo che l'unica liberta goduta sia quella supposta. Allora apparirebbe piu chiaro, essendo
tutto scritto nei minimi particolari, che fossero previste anche le reazioni. Se tutto fosse
fatalisticamente scritto nei minimi particolari, sarebbe anche predeterminato il fatto che io chieda
alla figlia Nella, ad esempio: «Nella, tu sei presente in questo istante? ». E sarebbe scritta anche la

2



risposta, € vero? Ho detto «Chiedo alla figlia Nella», ma forse pil preciso sarebbe dire «a quello che
io vedo della figlia Nella», perché in realta Nella sta oltre quello che io vedo; in ultima analisi Nella
& I'individuo che sta oltre il corpo fisico, che occhi di un corpo fisico vedono. E vero? Allora il fatto
che io chieda ad un corpo fisico che identifico nella figlia Nella: «Tu sei qua in questo momento? »,
ed il fatto che questo corpo fisico mi risponda: «Si, io sono qua in questo momento», non prova a
me Kempis che vivo questi fotogrammi — che dietro a quello che io vedo e chiamo «figlia Nella» vi
sia I'individuo Nella. Direte: «Allora chi ha risposto? »; ha risposto il destino, perché abbiamo posto
che tutto sia scritto nei minimi particolari. Era dunque scritto che io domandassi: «Nella, sei
presente? », ed era scritto che mi si rispondesse: «Sono presente, in questo momento». Dunque,
per un osservatore soggettivo, quale io in questo momento sono, il fatto che io riceva una risposta
non mi prova che dietro il corpo fisico che io vedo vi sia ora (non «ora» di tempo astronomico) un
«sentire». Questo vale per me Kempis e altrettanto vale per la figlia Nella.

Le argomentazioni di Kempis sono molto chiarificatrici. Non basta avere un rapporto
diretto anche fisico con una persona per avere la certezza, che dietro ad essa ci sia il suo
sentire di coscienza. Ed in fondo non ne possiamo mai essere certi. Questa é la
conseguenza logica del nuovo concetto di contemporaneita, quale ora viene definito dai
Maestri. Se accettiamo con piena convinzione tutto cio, si puo rimanerne disorientati ed
un po’ sconvolti, perché mina le nostre sicurezze togliendo sostanza a quella che crediamo
essere la realta e ne palesa la vacuita. Dobbiamo in conclusione prendere coscienza di
vivere nell’illusione. Ma questa illusione non é onirica, é la creazione-percezione del nostro
sentire di coscienza e percio determinata dalle sue intrinseche limitazioni a loro volta
condizionate dalle leggi archetipiche della Coscienza Cosmica, ovvero il modulo
fondamentale del Cosmo. Quindi viviamo in un sogno, ma che non é un sogno, perché la
sua concretezza discende dall’'unica vera Realta, quella Assoluta.

Kempis: Ed allora, siete da questo esempio, confusi?
D: Non sappiamo piu se veramente ci siamo. Lo domando a te. Ci siamo?

R: Ecco la pazzia. Chi ode una domanda, la intende, la capisce, e risponde che non é sicuro di esserci
€ uno incamminato verso un manicomio. La risposta giusta &: «lo non sono sicuro di vivere questi
fotogrammi, perché |li «sento», ma non sapro0 mai se altri che io vedo i «sentono»
contemporaneamente a me». Se tutto fosse come una bobina cinematografica, preordinato e
predeterminato e gia esistente vin ogni particolare, ciascun individuo potrebbe immedesimarsi nella
storia dei vari protagonisti del film che esistono solo nella celluloide, anziché contemporaneamente,
in tante volte separatamente. Ciascuno di essi animerebbe il film singolarmente e quando giungesse
all’episodio in cui tira la coda ad un gatto si beccherebbe una bella graffiata e ne proverebbe dolore
anche se l'individuo che fa capo al gatto vivesse la scena non contemporaneamente a lui, anche,
cioe, se quella volta, dietro al gatto non si nascondesse alcun «sentire». Verita che sconvolge, ma
per questo non meno vera. Proseguendo nel filo del ragionamento, allora, il corpo fisico, il corpo
astrale, il corpo mentale, che sono veicoli della stessa natura, vivono a sé in quanto osservando,
scorrendo i fotogrammi, questi corpi son rappresentati in attivita ma non per altro. Dietro questi
veicoli, mentre io «sento» questi fotogrammi, pud non esserci un «sentire». C’'é forse gia stato ed
io sto osservando ora una scena gia vissuta da altri, o forse ci sara, oppure mai c’é stato e mai ci
sara? Avrete queste risposte se riuscirete a non definire queste Verita come pazzesche.

Le affermazioni, che il Maestro Kempis sta facendo, possono indurre, in una mentalita
estremamente concreta e legata alla percezione sensoria, una viva recriminazione, fini ad

3



arrivare ad accusare di pazzia I'autore di queste. Per accettarle percio é necessaria una
buone dose di fiducia nei Maestri del Cerchio. Ma da dove puo venire questa fiducia? Non
certamente da una fede fanatica e priva di capacita dubitativa. La forza dell’ insegnamento
del Cerchio a mio parere si trova nella grande coerenza della struttura di tutto il loro
messaggio. Non c’é niente che in sé crei contraddizioni ed illogicita. Nello specifico di
questa comunicazione, I'essenza del messaggio sta nell’affermare, da parte del Maestro
Kempis, che la vera e sola realta é quella del «sentire di coscienza», tutto il resto e solo
apparenza. Apparenza sono percio le immagini, che si presentano davanti a noi, cosi e una
grande illusione prenderle per reali. Cio che, veramente é reale, é soltanto la «coscienza».
Da essa discende la vera natura del tempo, cosi il concetto di contemporaneita non puo
che essere definito in rapporto al tempo degli individui, cioé dei «sentire». Per logica quindi
non possiamo pensare pazzesca l'idea, che la rappresentazione di una situazione espressa
in certi fotogrammi, non abbia in essa espressi dei «sentire» per tutti i personaggi
rappresentati. Infatti i loro «sentire» non necessariamente vibrano all’unisono, cio accade
soltanto se hanno un grado equipollente di evoluzione.

Kempis: “Di un uomo che con noi e rappresentato negli stesi fotogrammi & certo che esistono il suo
corpo fisico, il suo corpo astrale, il suo corpo mentale. Il fisico come aspetto, I'astrale come
sensazioni, il mentale come pensieri. Scorrendo, io, la comune serie di fotogrammi vedo il fisico
come si muove, indovino, dietro a quel fisico delle sensazioni e dei pensieri. Ma perché? Tutto
guesto? Perché scorrendo da un fotogramma all’altro, questi veicoli sono rappresentati in attivita;
ma oltre questi veicoli c’é il «sentire»? Questo € importante. Quand’é che i fotogrammi sono
«sentiti»? Quando l'individuo unira la propria consapevolezza alla serie di fotogrammi che io sto
vivendo ora. Quel Tizio che io ora vedo rappresentato e che mi sembra vivo, tanto che se lo tocco
ne sento il calore del corpo, lo vedo reagire ai miei simili, rispondere alle mie domande, perché cosi
e scritto, quand’e che «sentira»? La risposta & semplice: quando percepira quei fotogrammi
rappresentanti il suo corpo mentale, il suo corpo astrale, ed il suo corpo fisico in attivita. E chi vedra?
Vedra il mio corpo fisico (ammesso che I'abbia un corpo fisico), il mio corpo astrale, il mio corpo
mentale, che contribuiranno a dargli l'illusione di essere di fronte ad un essere vivente che dialoga
con lui, ma dietro a questi non vi sara il «sentire» di Kempis. Dunque & scritto anche il dialogo nei
minimi particolari, dialogo che diventa monologo, in realta; monologo a due, perché prima e vissuto
da Kempis il quale ha I'esatta sensazione ed illusione che il suo interlocutore lo segua, lo capisca,
vibri assieme a lui; e poi sara vissuto dall’altro, se I'evoluzione fra me e I'altro e diversa. Quando egli
vivra lo stesso dialogo udra le parole che io ho pronunciato, pronuncera allora le domande che io
ora ho da lui sentite ed alle quali ora rispondo.

| fotogrammi sono rappresentati dal Maestro Kempis come delle realta fisse nell’Eterno
Presente, alle quali si legano i sentire di coscienza. Questa é una verita di passaggio,
necessaria per chi ancora sia estremamente coinvolto dalla percezione duale del Reale.
Piti avanti, nel proseguo dell’insegnamento, cambiera il modo di presentare la teoria dei
fotogrammi secondo i Maestri. Infatti i fotogrammi restano realta immutabili, ma nella
dimensione non duale sono intrinsecamente collegati ai sentire di coscienza, in quanto é
a loro, che si deve la creazione e conseguente percezione. Ora i sentire di coscienza
percepiranno gli stessi fotogrammi in contemporanea soltanto se sono fra loro
equipollenti, vedi I'esempio fatto dal Maestro. In ogni modo ciascun sentire creera e
percepira sempre alla sua maniera il proprio fotogramma. Puo chiarire questo esempio:
se all’interno di una stanza vi sono due o pil persone, ciascuna vedra I'ambiente
circostante a modo suo, perché diverse sono le posizioni e le prospettive dei punti di vista.
Tornando al punto fondamentale della comunicazione, resta fermo che: cido che



percepiamo, é soltanto una nastra creazione -percezione, al di la della quale, non é detto,
che ci sia un sentire, solo potrebbe esserci, se questo fosse equipollente al nostro.



