
1 
 

Capisaldi del concetto delle varianti 
 Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 238-244 

 

Kempis: “Ricordo che una volta fece scalpore – ma non tanto quanto queste ultime Verità la nostra 

affermazione che alcuni che credete morti sono vivi ed altri che credete vivi sono morti. Allora 

parlavamo dei sepolti vivi e dei pazzi; delle morti e delle vite apparenti. Dicemmo che certe forme 

di pazzia son in effetti forme di morte, perché dietro quei corpi fisici, astrali, mentali istintivi, non si 

nasconde un «sentire», un individuo. Sono quindi morti-viventi, che così sono per karma di familiari 

o di società. Ora, conoscendo ciò, non deve destarvi meraviglia il fatto che il «sentire» non sia 

contemporaneo e che l’interlocutore, che vi sta di fronte e che parla con voi, che risponde a tono 

alle vostre domande, che dimostra le sue emozioni, che è vivo in parvenza, possa «vivere» ciò che 

voi vivete in modo sfalsato rispetto a voi; possa averlo sentito prima, o «sentirlo» successivamente, 

o addirittura non «sentirlo» mai. Il processo è equivalente. E come nella pazzia furiosa sta al di là, 

non è legato a quel veicolo fisico che voi conoscete come pazzo, ma se ne vive nel piano akasico 

altre esperienze, così l’interlocutore che voi vedete «sente» altri fotogrammi, diversi da quelli che 

voi in questo momento state «sentendo». Cioè quel capitolo della sua vita individuale che s’incrocia 

con il vostro, e che voi ora state leggendo, sarà da lui, o è stato da lui vissuto, «sentito» in un 

momento, non contemporaneo a voi.” 

Ciò che ci appare, non necessariamente ha come corrispondente un sentire di coscienza. 

Anzi potremo dire abbastanza raramente. Ma tutto questo non è importante, perché 

quello che conta è come risuona la relazione, che abbiamo con gli altri dentro di noi. Siano 

essi reali o soltanto da noi creati. Noi siamo sentire di coscienza che, sia pure 

illusoriamente, sono in evoluzione, e questo vuol dire sempre maggiore consapevolezza. 

Quindi il rapporto con gli altri, reale o fittizio che sia, ha lo scopo di nutrirla e farla 

crescere. A questo punto ci sovviene l’insegnamento del Maestro Claudio. Che per la sua 

apparente semplicità, sembra di facile attuazione, mentre capirlo veramente, e 

soprattutto metterlo in atto, presenta non poche difficoltà. Ma che ha come principale 

scopo, la funzione di coltivare in noi l’abitudine ad una continua consapevolezza. L’ 

acquisizione della quale è una delle principali finalità del messaggio dei Maestri del 

Cerchio. 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

Kempis: “Conosciute queste Verità, la realtà fisica non cambia; voi avete sempre di fronte a voi le 

creature che avete. Se pensate che il suono impiega un certo tempo per percorrere uno spazio, voi 

già vedete che – senza ricorrere al concetto dello sfasamento del «sentire» individuale già nel 

concetto della comunicazione che avviene attraverso alla parola nel piano fisico, impera una 

diversità di tempi. Dal momento in cui l’ugola mia – quella che mi è stata prestata – emette dei 

suoni, fino a quando questi giungono ai vostri orecchi, passa un tempo, perciò esiste una non 

contemporaneità fra voi ed i vostri uditori. Esiste una sfasatura alla quale siete abituati, che 

chiamate impercettibile, minima, ma che esiste. Ebbene, tutto questo avviene senza che nulla 

cambi; il fenomeno vi è diventato consueto e non vi dà problemi, come invece sembra darvi la non 

contemporaneità dei «sentire», a proposito della quale vi siete chiesti se ciascun fotogramma 

contiene un «sentire». Contiene gli elementi che costituiscono il corpo fisico, contiene gli elementi 

che costituiscono il corpo astrale e quelli che costituiscono il corpo mentale. Quando l’individuo si 

lega a questo fotogramma, lega il suo «sentire» a questi elementi ed avviene un’intercomunicazione 

fra questi elementi fino a formare un tutto: allora l’individuo «vive» quei fotogrammi. Vive nella 

pienezza del pensiero, del sentire fisico, del sentire astrale e del «sentire» della sua coscienza. Per 

ora è sufficiente questo. Quando avrete compreso le «varianti», approfondiremo. ” 

I Maestri del Cerchio, come al solito, non vogliono rendere il loro insegnamento talmente 

astratto da crearci uno stato mentale, che sia completamente distaccato dal mondo, che 

noi, sia pure a torto consideriamo reale. Questo perché il sentire di coscienza, 

incarnandosi, ha la necessità di vivere pienamente la sua creazione, percepirla fino in 

fondo ed esserle pienamente aderente. Ma non va dimenticato il punto fondamentale 

che, oltre a quel Loro proposito, c’è anche l’intento di creare in noi, attraverso una sempre 

maggiore consapevolezza, un minore attaccamento a tutta la rappresentazione, alla 

quale le nostre limitazioni danno vita. In conclusione, il Maestro Kempis ci dice che non 

c’è sostanziale differenza fra un ascoltatore, che senta le parole di una persona che parla, 

e colui, che avendo creato un fotogramma, creda che ad esso sia collegato un sentire di 

coscienza, quando invece lo è soltanto, se la sua possibilità evolutiva glielo permette. 

Kempis: “Allora siamo ancora tornati sul problema delle varianti ed abbiamo visto che l’individuo 

talvolta, anzi spesso, si trova – in virtù della libertà che ha acquisito – di fronte alla possibilità di 

scegliere di percorrere una serie di fotogrammi piuttosto che l’altra. Che cosa vuol dire questo voi 

lo sapete: che in ciascuna serie di fotogrammi egli è rappresentato, le due varianti sono equivalenti. 

In una è rappresentato come facente una certa azione, nell’altra impegnato in una diversa. Le due 

versioni sono egualmente vive e valide tanto che l’Assoluto – se si potesse dire che le ha concepite 

in un momento – quando le avesse concepite non l’avrebbe fatto secondo un Suo desiderio, ma 

secondo le scelte stesse che l’individuo ha la possibilità di operare. A qualcuno può sembrare strano 

che nel momento in cui un individuo sceglie di percorrere una serie di fotogrammi in cui è visto 



3 
 

compiere una certa azione, nella variante a questa serie, egli sia- per gli altri – vivo, palpitante, reale 

apparentemente e sostanzialmente, come in quella serie che egli ha scelto. Se di fronte a voi fosse 

stato creato un automa- a vostra insaputa- talmente perfetto da rispondere alle vostre domande e 

interloquire con voi, non vi accorgereste mai di avere di fronte a voi un essere senz’anima. Il fatto 

che al di là di quel bel parlare, di quel ben rispondere alle vostre domande non vi fosse nessun 

«sentire», riguarderebbe unicamente l’automa e non voi stessi. Ecco perché noi vi diciamo che il 

fatto che questo «sentire» sia sfalsato riguarda non voi, ma unicamente chi sta di fronte a voi. Voi 

siete di fronte a creature che sono complete, integre: questo dovete sempre ricordarvi. Vi abbiamo 

rivelati questi concetti perché sono Verità e la Verità deve essere conosciuta. Ma questo nuovo 

nostro dire non deve avere lo scopo di farci «distinguere» le creature; non deve essere un pretesto 

per dividervi da loro. Sono tutte eguali, sono tutte quelle che sono e tutte – lo diciamo – vivono 

contemporaneamente, «sentono» contemporaneamente nel piano akasico. Tutti i «sentire» 

analoghi vivono all’unisono. Che poi trovino riscontro nel piano fisico in tempi e spazzi diversi, non 

ha alcuna importanza. Ciò che vedete delle creature, ciò che voi ascoltate, non è la loro realtà; è la 

loro manifestazione esteriore e non ha importanza che il loro «sentire» esiste prima o dopo, in modo 

sfalsato rispetto al vostro. La realtà delle creature sta al di là della manifestazione esteriore, delle 

loro parole, del loro reagire, del loro condividere i vostri pensieri, i turbamenti e le contentezze. 

Questo dovete sempre ricordarlo, figli e fratelli, per percorrere questa nuova via che è una via di 

Verità. Verità veramente rivelata a pochi; comunque necessaria, indispensabile per comprendere la 

Realtà. ” 

La visione che danno i Maestri del concetto di contemporaneità, può sconcertare ed 

indurre a non dare più importanza ai nostri rapporti con gli altri, verrebbe da dire: «Tanto 

non c’è nessuno, sono davanti ad un automa …».Questo può a volte essere vero, ma a noi 

non deve riguardare. Quello che pensa l’altro non ci deve interessare. Ciò che conta è 

quello che vibra nella nostra coscienza e la consapevolezza dell’ intenzione, che muove le 

nostre azioni, è la sola cosa alla quale dobbiamo porre attenzione. Non tanto per 

violentarci, qualora questa non ci appaia positiva, quanto per avere una cognizione esatta 

della spinta, che ha mosso il nostro comportamento in quella specifica situazione. La 

coscienza verrà poi con gradualità. La consapevolezza è una capacità della mente, mentre 

la coscienza, come intesa dai Maestri del Cerchio, trascende la materia mentale ed è 

costituita dalla materia del piano superiore ovvero l’akasico. Siamo sentire di coscienza 

che hanno dimenticato la loro vera natura e vivono nell’oblio della materia dei piani densi 

della dualità.  

Kempis: “A conclusione di questa conversazione desideriamo fare il punto, come si suol dire, circa 

la realtà delle «varianti» riassumendo, dalle precisazioni che di volta in volta vi abbiamo date, i 

capisaldi essenziali: 



4 
 

1) Il Cosmo è la vulva nella quale viene alla luce la coscienza, cioè il «sentire per eccellenza» 

la cui gamma può essere sintetizzata in sensibilità – consapevolezza – coscienza individuale 

– coscienza cosmica – ed oltre, coscienza assoluta. Quindi la ragione o lo scopo della 

Manifestazione è la rivelazione della coscienza. Ma la coscienza può venire in luce solo se 

nel Cosmo l’individuo ha, in misura graduale possibilità di scegliere il proprio agire, 

modificarlo secondo i propri desideri, pensieri, sentimenti, in altre parole «libertà». Infatti 

la coscienza si può definire sentimento di discernimento liberamente operato. Ebbene, le 

varianti sono proprio i mezzi che conferiscono all’individuo la reale libertà di scelta e per 

questo fine esistono. Se, dunque, ha importanza la Manifestazione cosmica, questa 

importanza si riassume nello scaturire della coscienza che ne costituisce il motivo. Ma la 

coscienza non può rivelarsi se non nella libertà. Le varianti rappresentano appunto la 

necessaria indipendenza dell’individuo nell’ambito della quale ha modo di rivelarsi la 

coscienza.  

Coscienza eguale libertà, per i Maestri del Cerchio. L’esercizio alla libertà al sentire di 

coscienza, altrimenti determinato dalle ferree leggi del Cosmo, viene proprio dalle 

varianti, che permettono all’individuo momenti di reale possibilità di scelta. Esse 

riguardano le fasi della sua evoluzione umana, da quelle nelle quali la coscienza è più 

limitata a quelle in cui termina per essa la necessità di creare e percepire nella dualità. 

Oltre, il sentire liberato dai mondi della percezione, è piena consapevolezza e la sua 

modalità di essere s’identifica pienamente, in perfetta libertà, con quella della coscienza 

cosmica, sia pure nei limiti della sua ampiezza. 

2) Perciò le varianti esistono quando esiste la reale possibilità per l’individuo di scegliere il 

suo comportamento. Esse sono realizzate sul principio dell’esistenza delle cose possibili, 

ma non delle assurde ed esistono nella misura della libertà di cui gode l’individuo.  

 Da questo secondo principio, se ne deduce, che le varianti sono strettamente legate alla 

logica dello sviluppo evolutivo della coscienza dell’individuo e per questo esistono 

soltanto quando sono strettamente necessarie e non possono mai esprimere possibilità 

assurde o fantastiche, ma sempre situazioni reali e concrete.  

3) La variante forma, quindi, la reale alternativa della storia individuale, ma è fatto di portata 

analoga a quello del quale costituisce variazione, tanto che si può definire differente 

versione della stessa storia e non storia totalmente diversa. La differente versione del fatto 

cessa laddove non emergono conseguenze della preesistente possibile scelta e torna a 

sussistere laddove queste conseguenze possono venire in evidenza. 



5 
 

 

La differente versione di un fatto, dovuta alla variante, non esiste più se ci sono 

conseguenze rispetto alla preesistente possibilità di scelta. Ma tutte le volte che queste 

conseguenze vengono fuori, allora la differente versione prodotta dalla variante cessa. 

4) Le storie individuali s’intrecciano, ma nessuno può in qualche modo ingerirsi nella vita 

degli altri senza che ciò sia previsto dall’ordine generale degli eventi a pareggio di dare ed 

avere karmici. Perciò quando la variante dell’uno costituirebbe alterazione della storia 

dell’altro, l’alternativa può essere vissuta solo da colui per il quale ha motivo di sussistere. 

Questo significa l’espressione: «tutto è numero ed i conti debbono tornare» 

Dire che i conti debbono tornare, significa che la realtà cosmica è perfettamente ordinata, 

il numero è alla base di questa. Si potrebbe dire che Pitagora lo aveva capito. Quindi non 

esiste il caos, se la variante di uno dovesse interferire nella storia degli altri, questa sarà 

vissuta soltanto da lui, gli altri vivranno la loro storia generale, che per questo riguarda 

tutti loro.  

 

5) La storia generale non muta, quindi, in dipendenza delle scelte del singolo, tuttavia in 

funzione di esse. Questo non è un controsenso: quando l’individuo vive il momento della 

scelta, percepisce nel tempo ciò che esiste da sempre nell’eternità; l’esistente è come è, 

proprio in funzione delle scelte individuali ma non in loro dipendenza. Le varianti esistono 

proprio perché la storia generale non sia in dipendenza delle scelte singole, ma sia solo in 

funzione di esse.  

 

La storia generale è scritta nell’eterno presente, è in funzione degli individui, ma non 

dipende dalle loro scelte. Così le varianti permettono di dare agli individui la possibilità di 

fare delle scelte, ma queste in nessun modo possono interferire con la storia generale. 

 

6) I duplici o molteplici, tracciati delle vite individuali sono egualmente esistenti. Infatti, se 

per comodità di comprensione ci serviamo della finzione che tutto sia stato creato, ci è più 

chiaro capire che nel momento in cui Dio crea la storia di un uomo e gli dà, in certe 



6 
 

occasioni, la libertà di scegliere, dovrebbe concepire le varianti, cioè stabilire che 

quell’uomo in quella circostanza potrà comportarsi in un certo modo o in maniere 

differente. Ebbene, indipendentemente da quello che sarà l’arbitrio, le vie da scegliere 

dovrebbero essere da Dio concepite con la stessa potenza creativa se per l’uomo dovranno 

poi rappresentare una reale alternativa. Così i differenti tracciati della vita di un individuo 

sono egualmente reali, sia pure di realtà soggettiva, ed il vivere l’uno, piuttosto che l’altro, 

fa parte della libertà individuale. La collettività segue sempre quei rami della storia che 

non sono in dipendenza delle scelte individuali. In questo modo gli esseri di cui è permeato 

un Cosmo potrebbero vivere uno alla volta, separatamente dall’altro, la loro esistenza 

senza che si verificasse differenza alcuna nella loro vita qual è vissuta coralmente. 

 

I rami della variante dal punto di vista della Coscienza cosmica devono essere identici, sia 

che lo siano stati scelti dall’individuo o no. Comunque il rapporto tra il ramo delle varianti 

non vissute e la coscienza cosmica sarà meglio precisato dal Maestro Kempis nella sua 

ultima comunicazione poco prima della morte del medium. Da un certo punto di vista 

secondo l’insegnamento dei Maestri potremmo dire che ognuno ha il suo film 

indipendente dagli altri, ma il suo non è un solipsismo perché i singoli filmati trovano la 

loro unità nella fusione trascendenza della Coscienza cosmica. Siamo sì separati nella 

creazione percezione del nostro sentire di coscienza, ma fusi nella Coscienza 

dell’Assoluto. 

 

7) Nella comprensione di tutto ciò sta la spiegazione di come può esistere la libertà di scelta 

in una Realtà tutta presente ed immutabile; comprensione che è preludio alla piena 

cognizione della «sintesi» fra «divenire» ed «essere». 

 

La teoria delle Varianti permette di conciliare logicamente la visione in divenire quale noi 

abbiamo con la concezione in essere come dai Maestri del Cerchio viene insegnata. È assai 

arduo pensare al concetto di libertà nella realtà essere. Perché tutto è già, quindi già 

scritto e di fatto determinato. Solo una concezione che preveda esistenti da tempo più 

possibilità di una eventuale scelta, permette di dare un margine di effettiva libertà per 

colui che si trovi davanti a più possibili opzioni. Le varianti, ammettendo l’esistenza reale 

e concreta nella Coscienza cosmica, di percorsi alternativi, creano la opportunità di avere 

una vera libertà, sia pure limitata a particolari occasioni. 


