
1 
 

Carattere unitario del tutto 
 Commenti a cura di Andrea Innocenti  

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp, 235-238 

 

Kempis: “In un epoca in cui molto si parla di viaggi cosmici, vogliamo anche noi compiere un viaggio 

immaginario, sulla base di quello che vi abbiamo detto: dall’Eterno Presente – se ciò fosse possibile 

– vogliamo dare un rapido sguardo al Cosmo, per scoprire il senso e la portata delle varianti. Se del 

Cosmo esiste già tutto, nell’ipotesi che adesso ponevo di questo viaggio immaginario, quale 

paesaggio troveremo? È chiaro che dovremmo fissare la mèta del nostro peregrinare, cioè 

dovremmo fissare in quale punto ed in quale tempo approdare. Infatti, poiché tutto esiste già, non 

troveremo l’epoca che voi state vivendo, ma tutte le epoche. Ponendo di scegliere questo tempo e 

questo spazio, noi troveremmo una staticità dell’esistente e non percepiremmo movimento se non 

limitassimo la nostra attenzione a ciascuna situazione ed al moto che queste situazioni avviano, da 

una all’altra. Solo allora troveremmo il movimento che voi percepite ora. Dunque Eterno Presente 

e Como non sono poi tanto lontani fra loro. Per entrare nel Cosmo si tratta di limitarsi, limitare la 

propria percezione alla situazione che si desidera seguire, perché tutte le situazioni esistono già. 

Così pure se volessimo evitare il piano akasico, dovremmo scegliere a quale punto di successione 

dei «sentire» noi vorremmo fissare la nostra attenzione; altrimenti egualmente troveremmo una 

situazione statica perché il moto – quale voi lo conoscete e lo «sentite» nel senso assoluto non 

esiste.”  

Il Maestro Kempis ci guida verso un immaginario viaggio dall’Eterno Presente nel Cosmo. 

Davanti a noi si presentano tutte le situazioni possibili, fisse ed immobili. Dobbiamo 

soltanto decidere quale situazione scegliere. Per immergersi in una situazione da noi 

scelta, dobbiamo limitare il nostro sentire, cioè restringere il campo della percezione fino 

a fissare l’attenzione sulla successione dei fotogrammi, che a noi interessa. Così, 

individuato il punto esatto da noi desiderato, lo percepiamo in movimento, pur essendo 

esso in stato di quiete. L’impressione del moto, deriva dall’essere quel fotogramma legato 

in successione consequenziale al suo precedente ed al suo seguente. Ma è soltanto una 

falsa percezione, perché il moto non esiste. Accade esattamente come per i fotogrammi 

della pellicola di un film. In conclusione il tuffo nel Cosmo è stato possibile dall’aver 

ristretto il nostro sentire. Questo avviene sempre nell’esistenza, ma con una linea di 

percorso completamente opposta. È il sentire, che è per sua natura limitato e che in 

ragione di ciò, crea e percepisce la successione dei fotogrammi, dall’appalesamento dei 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

quali, acquista coscienza, ovvero capacità di maggiore consapevolezza, fino a rendersi 

conto, che il movimento ed il divenire in esso radicato, sono soltanto un’illusione.  

Kempis: “Voi sapete che la successione nel piano akasico si chiama passare da un «sentire» 

elementare ad un «sentire» in forma più intensa, che avviene contemporaneamente per ogni 

individuo, perché tutto ciò che è equipollente, vibra, agisce, svolge la sua funzione nello stesso 

modo. Da qui nasce la contemporaneità del «sentire» nel piano akasico. Se nel piano akasico 

esistono tante forme di «sentire», dalla più semplice alla più complessa, e illusoriamente sbocciano, 

tanto per dire qualcosa, ciò non può che avvenire contemporaneamente per ciascun grado di 

«sentire» analogo. Non vi sarebbe motivo che «sentire» equipollenti esistessero in modo diverso. 

Due corde di violino che siano accordate sulla stessa nota, vibrano all’unisono. Tanti sono gli esempi 

che potremmo fare; ma credo che non vi sia bisogno d’altro per comprendere questo concetto. Nel 

piano akasico ogni «sentire» individuale è presente e di ciascun individuo la gamma completa. Come 

nel piano fisico, ogni fotogramma rappresentante i veicoli fisici di ciascun individuo è presente. Lo 

scorrere, ho detto, si ha solo se si limita l’attenzione a ciascun fotogramma ed al movimento cui 

questo fotogramma induce. Così la vibrazione del «sentire» nel piano akasico avviene in modo 

analogo; ogni «sentire» è presente, ma è per sua natura che induce e sfocia in un «sentire» 

successivo. In forza di un «sentire» alla volta nasce lo scorrere del «sentire» nel piano akasico; che, 

come abbiamo visto, dà luogo alla vita di «sentire» in tutti gli altri piani. Di sensazione, di emozione, 

di pensiero, di sentimento. Alla vita dell’individuo in parole povere. Se dunque noi vogliamo 

scendere nel piano akasico, dobbiamo fissare la nostra attenzione ad un livello di «sentire» e legarci 

a quello per seguirne lo scorrere. Ed allora vedremmo che l’aspetto del Cosmo acquista tutto un 

significato diverso, una luce assai differente. Mentre da uomini vedevamo una serie di avvenimenti 

scorrere contemporaneamente, cioè secondo l’epoca e lo spazio scelti, adesso non più: adesso 

vediamo che tutte le epoche e tutti gli avvenimenti sono ricettacoli di «sentire». Individui ubicati in 

tempi e spazi diversi, sentono contemporaneamente, giacché il «sentire» equipollente vibra 

all’unisono. Così Tizio dell’antica Roma, vive e «sente» contemporaneamente al rag, Rossi della 

vostra epoca.”  

Il Maestro Kempis cerca di farci capire la vita del piano akasico. Da essa discende 

pienamente quella sul piano fisico. La contemporaneità è uno dei punti chiave per capire, 

sia pure parzialmente, la vita nel piano akasico. Quello è il piano della coscienza, ciò che 

differenza i sentire sono le limitazioni, sono queste che rendono equipollenti i sentire, e 

la contemporaneità fra essi, è data da tale equipollenza. Lo spazio tempo del piano fisico 

viene completamente stravolto. Persone viventi in tale spazio tempo e rappresentate in 

fotogrammi appartenenti a epoche diverse, diventano contemporanee nella logica della 

successione dei sentire, poiché tutto dipende dal loro grado di evoluzione. Le 

conseguenze che possono discendere nel nostro ordinario vissuto, sono notevoli. 



3 
 

Principalmente cade ogni possibilità di giudizio nei riguardi del proprio prossimo il cui 

sentire di coscienza resta per noi assolutamente inconoscibile.  

Kempis: “A questo punto, quale significato può avere la variante? Se tutto è già, come si può parlare 

di libertà dell’uomo? Certo tutto esiste già, non v’è dubbio su questo. È una deduzione logica, forse 

di altri postulati; ma certo che ha una sua valida spiegazione. Se Assoluto è il Tutto, tutto sa, tutto 

conosce, tutto comprende: anche le nostre scelte dunque esistono già. Ma siamo poi sicuri che dire: 

«poiché tutto esiste già» vuol dire che io non ho scelta alcuna? Siamo sicuri che dire: «tutto è già 

esistente» significa che l’individuo non abbia libertà? È questa infatti, una deduzione errata, perché 

ho detto or ora che Dio non ha, ad un certo momento – momento che non può esistere- emanato 

o creato il Cosmo. Il Cosmo è esistito da sempre. L’inizio e la fine del Cosmo sono nell’ambito stesso 

del Cosmo, perché il Cosmo è limitato ed ha un inizio ed una fine; ma ciò non ha riscontro nell’Eterno 

Presente. Se Dio avesse emanato il Cosmo nel senso che le religioni danno al concetto della 

Creazione, questa non potrebbe essere avvenuta che in un solo attimo. È l’attimo in cui il Tutto 

avrebbe emanato il Tutto, comprese le vostre scelte, le avrebbe emanate quali voi le vivete, non in 

base ad un suo disegno, ma in base alle vostre scelte. Non è un sillogismo. Dunque voi che scegliete, 

non seguite un disegno di Dio. Piuttosto è giusto il contrario: il disegno di Dio è quello che è in base 

alle vostre scelte. La cosa, come vedete, è molto diversa. Dire che tutto esiste già, non significa dire 

che l’uomo non ha scelta. Dobbiamo dire che tutto esiste già in funzione ed in virtù delle scelte 

dell’uomo, degli individui. «Come? – voi direte – Ma noi ancora non le abbiamo operate queste 

scelte! ». Non ha alcuna importanza, ripeto. Nella mente dell’Onniscienza non esistono questi limiti. 

Tutto è stato fatto secondo un disegno che lascia all’uomo una certa libertà. I limiti di questa libertà 

voi li conoscete.” 

Il problema, che pone il Maestro Kempis, consiste nel coniugare logicamente la Realtà in 

essere con la possibile libertà degli individui. La soluzione, che il Maestro dà, è nel dire 

che gli individui scelgono non secondo un disegno dell’Assoluto, ma che accade l’inverso, 

cioè è il disegno dell’Assoluto, che è tale, perché formato in funzione delle scelte 

individuali. Non è facile capire tutto ciò, bisogna fare un salto d’intuizione, che consiste 

nell’acquisire la consapevolezza, che ogni individuo è parte virtuale dell’Assoluto, sia pure 

limitata, e che con la sua semplice vita esprime la Sua esistenza stessa. Realizzare una tale 

convinzione elimina ogni insicurezza e frustrazione dentro di noi, ma invece dà una 

grande forza, unita alla certezza, che ogni istante di vita è un momento magico, che 

l’Esistente ha in sé. 

Kempis: “Ma come può esistere una variante se già tutto esiste? Ma per dire, e per essere, che 

l’uomo esista e viva e «senta» nei limiti della sua libertà relativa, è necessario che questa libertà di 

fatto si concretizzi nel Cosmo. Per dire che l’uomo ha una certa libertà, il Tutto deve esistere nella 

misura di questa libertà. Per dire, per esistere un Kempis che ha la possibilità di fare una scelta, deve 



4 
 

esistere nel Cosmo un’azione e la sua variante; ovverossia offrire questa possibilità di scelta, anche 

se già esiste la scelta che io farò. Ripeto: tutte le volte che l’individuo ha la possibilità reale e concreta 

– non facente parte quindi di quella libertà illusoria che decuplica la libertà individuale – di poter 

fare un’azione o non farla – dunque anche quelle azioni che rientrano nella sua libertà relativa spuria 

– esiste una variante. Il duplice svolgimento degli eventi è egualmente vivente ed esistente. Allora 

quale peso ha mai seguire l’una o l’altra versione nei riguardi dell’esistente? Vedete come tutto 

sembra disperdersi! Come questo unico Cosmo sembra ancora una volta diventato una sfera dalle 

mille sfaccettature che tutte rispecchiano una storia diversa e che scompongono, così, la Realtà in 

tante immagini l’una differente dall’altra? Questa non è la visione esatta perché il Tutto ha una Sua 

unicità e tutto, alla fine, conserva un carattere unitario. È vero, può accadere – debbo dirlo? – che 

un fatto che voi considerato avvenuto in un modo, sia da altri vissuto in un modo diverso. Che un 

colpevole, visto da centinaia di testimoni, in effetti sia innocente, perché ha vissuto una versione 

diversa dell’avvenimento. Ed allora, come giudicare? Voi stessi avete convenuto che l’uomo non 

può. Non ha gli elementi per giudicare. Non smarritevi in questa realtà che sembra sfuggirvi. Temete 

di perdervi. Pensate come tutto è stato fatto in modo perfetto. Pensate come tutto è stato fatto nel 

rispetto di una vostra libertà, anche se questa libertà vi viene concessa gradualmente per il vostro 

stesso bene. Pensate a quante cose nuove avete conosciute che vi sono state date in modo, forse, 

incredibile. Pensate a come gli eventi nascondono substrati, conoscenze, fatti, fattori, influenze 

diversi. Ed abbiate la forza di non smarrire la ragione.” 

Quello, che vediamo e viviamo, è soltanto una nostra creazione. Può infatti accadere, che 

del tutto diversa sia l’esperienza, che noi vediamo fare ad una persona, da quella, che lui 

interiormente vive. Non possiamo mai saperlo con certezza. Da qui il non giudicare. Tutto 

ciò può dare smarrimento e senso di inadeguatezza ad affrontare la vita. Possiamo 

domandarci che significato hanno le relazioni con le altre persone? Che valore ha un certo 

nostro comportamento rispetto ad un altro, anche se eticamente molto più elevato? 

Credo che la risposta stia proprio nell’intrinseco significato della variante, la cui esistenza 

permette una pur parziale libertà. Infatti la libertà costringe ad assumere la nostra 

responsabilità, e ci spinge ad essere indipendentemente dal risultato dell’azione fatta. La 

variante ha lo scopo d’ampliare le coscienze, perché grazie ad essa sempre meno sono 

determinate e sempre più auto consapevoli ed autonome. Anche in ciò l’Esistente 

esprime la sua perfezione e manifesta il grande amore che ha in Sé.  

Entità sconosciuta indicata con X: “Chi è qua presente questa sera è in un numero esatto. Questo 

numero è il risultato ben preciso della vostre presenze. Qua vi sono coloro che debbono venire e 

coloro che hanno la libertà di scegliere di venire o non venire. Mancano coloro che non debbono 

venire. Questo fotogramma sarà vissuto certamente da coloro che debbono venire; probabilmente 

da coloro che hanno la libertà di scegliere di venire. Non sarà vissuto, logicamente, da coloro che 

non debbono venire, e qua quindi non sono rappresentati.”  


