Carattere unitario del tutto
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,* pp, 235-238

Kempis: “In un epoca in cui molto si parla di viaggi cosmici, vogliamo anche noi compiere un viaggio
immaginario, sulla base di quello che vi abbiamo detto: dall’Eterno Presente — se cio fosse possibile
—vogliamo dare un rapido sguardo al Cosmo, per scoprire il senso e la portata delle varianti. Se del
Cosmo esiste gia tutto, nell’ipotesi che adesso ponevo di questo viaggio immaginario, quale
paesaggio troveremo? E chiaro che dovremmo fissare la méta del nostro peregrinare, cioé
dovremmo fissare in quale punto ed in quale tempo approdare. Infatti, poiché tutto esiste gia, non
troveremo I'epoca che voi state vivendo, ma tutte le epoche. Ponendo di scegliere questo tempo e
guesto spazio, noi troveremmo una staticita dell’esistente e non percepiremmo movimento se non
limitassimo la nostra attenzione a ciascuna situazione ed al moto che queste situazioni avviano, da
una all’altra. Solo allora troveremmo il movimento che voi percepite ora. Dunque Eterno Presente
e Como non sono poi tanto lontani fra loro. Per entrare nel Cosmo si tratta di limitarsi, limitare la
propria percezione alla situazione che si desidera seguire, perché tutte le situazioni esistono gia.
Cosi pure se volessimo evitare il piano akasico, dovremmo scegliere a quale punto di successione
dei «sentire» noi vorremmo fissare la nostra attenzione; altrimenti egualmente troveremmo una
situazione statica perché il moto — quale voi lo conoscete e lo «sentite» nel senso assoluto non
esiste.”

Il Maestro Kempis ci guida verso un immaginario viaggio dall’Eterno Presente nel Cosmo.
Davanti a noi si presentano tutte le situazioni possibili, fisse ed immobili. Dobbiamo
soltanto decidere quale situazione scegliere. Per immergersi in una situazione da noi
scelta, dobbiamo limitare il nostro sentire, cioé restringere il campo della percezione fino
a fissare I'attenzione sulla successione dei fotogrammi, che a noi interessa. Cosi,
individuato il punto esatto da noi desiderato, lo percepiamo in movimento, pur essendo
esso in stato di quiete. L'impressione del moto, deriva dall’essere quel fotogramma legato
in successione consequenziale al suo precedente ed al suo seguente. Ma e soltanto una
falsa percezione, perché il moto non esiste. Accade esattamente come per i fotogrammi
della pellicola di un film. In conclusione il tuffo nel Cosmo & stato possibile dall’aver
ristretto il nostro sentire. Questo avviene sempre nell’esistenza, ma con una linea di
percorso completamente opposta. E il sentire, che & per sua natura limitato e che in

ragione di cio, crea e percepisce la successione dei fotogrammi, dall’appalesamento dei

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



quali, acquista coscienza, ovvero capacita di maggiore consapevolezza, fino a rendersi

conto, che il movimento ed il divenire in esso radicato, sono soltanto un’illusione.

Kempis: “Voi sapete che la successione nel piano akasico si chiama passare da un «sentire»
elementare ad un «sentire» in forma piu intensa, che avviene contemporaneamente per ogni
individuo, perché tutto cid che & equipollente, vibra, agisce, svolge la sua funzione nello stesso
modo. Da qui nasce la contemporaneita del «sentire» nel piano akasico. Se nel piano akasico
esistono tante forme di «sentire», dalla pit semplice alla pil complessa, e illusoriamente sbocciano,
tanto per dire qualcosa, cido non puo che avvenire contemporaneamente per ciascun grado di
«sentire» analogo. Non vi sarebbe motivo che «sentire» equipollenti esistessero in modo diverso.
Due corde di violino che siano accordate sulla stessa nota, vibrano all’'unisono. Tanti sono gli esempi
che potremmo fare; ma credo che non vi sia bisogno d’altro per comprendere questo concetto. Nel
piano akasico ogni «sentire» individuale & presente e di ciascun individuo la gamma completa. Come
nel piano fisico, ogni fotogramma rappresentante i veicoli fisici di ciascun individuo e presente. Lo
scorrere, ho detto, si ha solo se si limita I'attenzione a ciascun fotogramma ed al movimento cui
qguesto fotogramma induce. Cosi la vibrazione del «sentire» nel piano akasico avviene in modo
analogo; ogni «sentire» & presente, ma e per sua natura che induce e sfocia in un «sentire»
successivo. In forza di un «sentire» alla volta nasce lo scorrere del «sentire» nel piano akasico; che,
come abbiamo visto, da luogo alla vita di «sentire» in tutti gli altri piani. Di sensazione, di emozione,
di pensiero, di sentimento. Alla vita dell’individuo in parole povere. Se dunque noi vogliamo
scendere nel piano akasico, dobbiamo fissare la nostra attenzione ad un livello di «sentire» e legarci
a quello per seguirne lo scorrere. Ed allora vedremmo che I'aspetto del Cosmo acquista tutto un
significato diverso, una luce assai differente. Mentre da uomini vedevamo una serie di avvenimenti
scorrere contemporaneamente, cioé secondo I'epoca e lo spazio scelti, adesso non piu: adesso
vediamo che tutte le epoche e tutti gli avvenimenti sono ricettacoli di «sentire». Individui ubicati in
tempi e spazi diversi, sentono contemporaneamente, giacché il «sentire» equipollente vibra
all’'unisono. Cosi Tizio dell’antica Roma, vive e «sente» contemporaneamente al rag, Rossi della
vostra epoca.”

Il Maestro Kempis cerca di farci capire la vita del piano akasico. Da essa discende
pienamente quella sul piano fisico. La contemporaneita € uno dei punti chiave per capire,
sia pure parzialmente, la vita nel piano akasico. Quello & il piano della coscienza, cio che
differenza i sentire sono le limitazioni, sono queste che rendono equipollenti i sentire, e
la contemporaneita fra essi, € data da tale equipollenza. Lo spazio tempo del piano fisico
viene completamente stravolto. Persone viventi in tale spazio tempo e rappresentate in
fotogrammi appartenenti a epoche diverse, diventano contemporanee nella logica della
successione dei sentire, poiché tutto dipende dal loro grado di evoluzione. Le

conseguenze che possono discendere nel nostro ordinario vissuto, sono notevoli.



Principalmente cade ogni possibilita di giudizio nei riguardi del proprio prossimo il cui

sentire di coscienza resta per noi assolutamente inconoscibile.

Kempis: “A questo punto, quale significato pud avere la variante? Se tutto e gia, come si puo parlare
di liberta dell’'uomo? Certo tutto esiste gia, non v’é dubbio su questo. E una deduzione logica, forse
di altri postulati; ma certo che ha una sua valida spiegazione. Se Assoluto € il Tutto, tutto sa, tutto
conosce, tutto comprende: anche le nostre scelte dunque esistono gia. Ma siamo poi sicuri che dire:
«poiché tutto esiste gia» vuol dire che io non ho scelta alcuna? Siamo sicuri che dire: «tutto & gia
esistente» significa che I'individuo non abbia liberta? E questa infatti, una deduzione errata, perché
ho detto or ora che Dio non ha, ad un certo momento — momento che non puo esistere- emanato
o creato il Cosmo. Il Cosmo € esistito da sempre. L'inizio e la fine del Cosmo sono nell’ambito stesso
del Cosmo, perché il Cosmo ¢ limitato ed ha un inizio ed una fine; ma cid non ha riscontro nell’Eterno
Presente. Se Dio avesse emanato il Cosmo nel senso che le religioni danno al concetto della
Creazione, questa non potrebbe essere avvenuta che in un solo attimo. E I'attimo in cui il Tutto
avrebbe emanato il Tutto, comprese le vostre scelte, le avrebbe emanate quali voi le vivete, non in
base ad un suo disegno, ma in base alle vostre scelte. Non & un sillogismo. Dunque voi che scegliete,
non seguite un disegno di Dio. Piuttosto & giusto il contrario: il disegno di Dio e quello che & in base
alle vostre scelte. La cosa, come vedete, € molto diversa. Dire che tutto esiste gia, non significa dire
che 'uomo non ha scelta. Dobbiamo dire che tutto esiste gia in funzione ed in virtu delle scelte
dell’'uomo, degli individui. «Come? — voi direte — Ma noi ancora non le abbiamo operate queste
scelte! ». Non ha alcuna importanza, ripeto. Nella mente dell’Onniscienza non esistono questi limiti.
Tutto e stato fatto secondo un disegno che lascia all’'uomo una certa liberta. | limiti di questa liberta
voi li conoscete.”

Il problema, che pone il Maestro Kempis, consiste nel coniugare logicamente la Realta in
essere con la possibile liberta degli individui. La soluzione, che il Maestro da, & nel dire
che gli individui scelgono non secondo un disegno dell’Assoluto, ma che accade I'inverso,
cioé & il disegno dell’Assoluto, che e tale, perché formato in funzione delle scelte
individuali. Non e facile capire tutto cio, bisogna fare un salto d’intuizione, che consiste
nell’acquisire la consapevolezza, che ogni individuo & parte virtuale dell’Assoluto, sia pure
limitata, e che con la sua semplice vita esprime la Sua esistenza stessa. Realizzare una tale
convinzione elimina ogni insicurezza e frustrazione dentro di noi, ma invece da una
grande forza, unita alla certezza, che ogni istante di vita € un momento magico, che

I’Esistente ha in sé.

Kempis: “Ma come puo esistere una variante se gia tutto esiste? Ma per dire, e per essere, che

I'uomo esista e viva e «senta» nei limiti della sua liberta relativa, &€ necessario che questa liberta di

fatto si concretizzi nel Cosmo. Per dire che 'uomo ha una certa liberta, il Tutto deve esistere nella

misura di questa liberta. Per dire, per esistere un Kempis che ha la possibilita di fare una scelta, deve
3



esistere nel Cosmo un’azione e la sua variante; ovverossia offrire questa possibilita di scelta, anche
se gia esiste la scelta che io fard. Ripeto: tutte le volte che I'individuo ha la possibilita reale e concreta
— non facente parte quindi di quella liberta illusoria che decuplica la liberta individuale — di poter
fare un’azione o non farla — dunque anche quelle azioni che rientrano nella sua liberta relativa spuria
— esiste una variante. Il duplice svolgimento degli eventi € egualmente vivente ed esistente. Allora
guale peso ha mai seguire I'una o I'altra versione nei riguardi dell’esistente? Vedete come tutto
sembra disperdersi!l Come questo unico Cosmo sembra ancora una volta diventato una sfera dalle
mille sfaccettature che tutte rispecchiano una storia diversa e che scompongono, cosi, la Realta in
tante immagini I'una differente dall’altra? Questa non ¢ la visione esatta perché il Tutto ha una Sua
unicita e tutto, alla fine, conserva un carattere unitario. E vero, pud accadere — debbo dirlo? — che
un fatto che voi considerato avvenuto in un modo, sia da altri vissuto in un modo diverso. Che un
colpevole, visto da centinaia di testimoni, in effetti sia innocente, perché ha vissuto una versione
diversa dell’avvenimento. Ed allora, come giudicare? Voi stessi avete convenuto che 'uomo non
puo. Non ha gli elementi per giudicare. Non smarritevi in questa realta che sembra sfuggirvi. Temete
di perdervi. Pensate come tutto e stato fatto in modo perfetto. Pensate come tutto é stato fatto nel
rispetto di una vostra liberta, anche se questa liberta vi viene concessa gradualmente per il vostro
stesso bene. Pensate a quante cose nuove avete conosciute che vi sono state date in modo, forse,
incredibile. Pensate a come gli eventi nascondono substrati, conoscenze, fatti, fattori, influenze
diversi. Ed abbiate la forza di non smarrire la ragione.”

Quello, che vediamo e viviamo, & soltanto una nostra creazione. Puo infatti accadere, che
del tutto diversa sia I'esperienza, che noi vediamo fare ad una persona, da quella, che lui
interiormente vive. Non possiamo mai saperlo con certezza. Da qui il non giudicare. Tutto
Ci0 puo dare smarrimento e senso di inadeguatezza ad affrontare la vita. Possiamo
domandarci che significato hanno le relazioni con le altre persone? Che valore ha un certo
nostro comportamento rispetto ad un altro, anche se eticamente molto piu elevato?
Credo che la risposta stia proprio nell’intrinseco significato della variante, la cui esistenza
permette una pur parziale liberta. Infatti la liberta costringe ad assumere la nostra
responsabilita, e ci spinge ad essere indipendentemente dal risultato dell’azione fatta. La
variante ha lo scopo d’ampliare le coscienze, perché grazie ad essa sempre meno sono
determinate e sempre pil auto consapevoli ed autonome. Anche in cio I'Esistente

esprime la sua perfezione e manifesta il grande amore che ha in Sé.

Entita sconosciuta indicata con X: “Chi € qua presente questa sera € in un numero esatto. Questo
numero ¢ il risultato ben preciso della vostre presenze. Qua vi sono coloro che debbono venire e
coloro che hanno la liberta di scegliere di venire o non venire. Mancano coloro che non debbono
venire. Questo fotogramma sara vissuto certamente da coloro che debbono venire; probabilmente
da coloro che hanno la liberta di scegliere di venire. Non sara vissuto, logicamente, da coloro che
non debbono venire, e qua quindi non sono rappresentati.”



