[ due generi del sentire individuale
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 228-231

Kempis: “Dobbiamo intenderci su cosa significa «sentire». Una volta voi avevate le idee chiare in
proposito: il «sentire» era il sentimento, il resto era sensazione, emozione, pensieri. Da quando
abbiamo preso a parlare dei fotogrammi, non potevamo conservare questa distinzione senza avere
una grande difficolta nell’esprimerci. Ed allora abbiamo usato il termine «sentire» in senso lato, che
comprende cioé sensazioni, emozioni, ricordi ed anche sentimento. Quando noi diciamo «sentire
dell’individuo» intendiamo quella percezione individuale che comprende sensazioni, emozioni,
suscitate anche dai sensi del corpo fisico, desideri, pensieri, ricordi e sentimento, cioe grado di
evoluzione raggiunto. In questa elencazione va tenuta presente una distinzione fra i tipi di
movimenti interiori dell’individuo, ovvero il «sentire individuale» & di due generi: il primo
comprende tutti quei movimenti legati alle situazioni contingenti in cui si trova I'individuo ed alla
sua consapevolezza come sensazioni, desideri, pensieri; il secondo € comprensivo del suo essere
reale. In altre parole il secondo genere di «sentire individuale» e quello che chiamavamo
sentimento, cioé coscienza individuale o evoluzione raggiunta. Questo «sentire» non ¢ legato alla
situazione del momento nel senso che esiste al di fuori di essa. E il vostro vero essere che non & cosi
perché legato al ricordo di esperienze avute, ma & cosi perché proveniente dalle situazioni vissute
ed assimilate. Il ricordo pud scomparire, ma quando l'esperienza & assimilata la coscienza
individuale & accresciuta anche se la cronaca dell’avvenimento non si ricorda pil.

Con il termine «sentire individuale» i Maestri intendono due tipi di sentire. Uno che
chiamano «sentire in senso lato» I'altro «sentire di coscienza» .1l primo & la personalita,
dipende dai veicoli dei mondi della percezione, cioé il fisico, I'astrale ed il mentale
inferiore. La personalita € legata alle esperienze, che l'individuo fa quotidianamente.
L'ambiente circostante percid ha un’influenza notevole, perché i veicoli della percezione
sono automi, che funzionano in ragione degli impulsi che gli vengono, anche dal
condizionamento esterno. Chi considera il comportamento di una persona determinato
dall’ambiente nella quale e vissuta, & nel giusto, ma soltanto in modo parziale. Infatti
nell’individuo esiste anche I'altro tipo di sentire, il «sentire di coscienza» ovvero, in modo
un po’ impreciso, la sua anima. Questa ha in sé la sintesi delle esperienze fatte nelle vite
passate, e la sua azione puo influenzare il comportamento dell’'individuo. Per spiegarsi

meglio, quando I'anima, ovvero la coscienza, e sufficientemente ampia, questa e in grado

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



di controllare gli impulsi, che le vengono dal sentire in senso lato, la personalita, quindi la
vita dell’individuo ha comportamenti eticamente positivi e luminosi, in caso contrario
sono gli impulsi automatici dei meccanici veicoli inferiori, che prevalgono. Allora non c’e
né etica né altruismo, € soltanto I'egoismo che fa sentire la sua voce. Determinante puo
quindi divenire il condizionamento ambientale. Nel caso di un individuo di media
evoluzione, i comportamenti saranno dominati in parte dalla personalita, in parte dalla
coscienza. Egli & in una continua oscillazione. Cosi si possono spiegare le contraddizioni,

che spesso si trovano nelle azioni degli esseri umani.

Kempis:“Questo genere di «sentire» non e legato alla consapevolezza dell’individuo, voi ben lo
sapete: pochi conoscono se stessi, pochi hanno consapevolezza del loro vero essere che si rivela
diverso da quello presunto (sovente assai peggiore). Allora, quando noi parliamo di «sentire
individuale» intendiamo questi due generi di «sentire»: I'uno legato alle situazioni contingenti
(fotogrammi) e proveniente dai veicoli grossolani dell’individuo, I'altro rappresentato dal grado di
coscienza individuale (evoluzione) raggiunta. L'esistenza del «sentire individuale» & contenuta in
una scala che comprende ad un estremo un «sentire» minimo, all’altro estremo un «sentire»
massimo. Naturalmente dei due generi del sentire individuale quello che si amplia notevolmente
secondo questa gradualita e il sentire di coscienza. Adesso parliamo del «sentire dell’individualita».
Voi gia sapete che il sentire dell’individualita & il percepire tutto ed in un solo attimo eterno la
gradualita del sentire individuale, cosicché possiamo dire che il sentire dell’individualita non
comprende tanto le situazioni contingenti, quanto le varie fasi di costituzione della coscienza
individuale percepite tutte assieme. Per questo motivo parlandovi anni fa dell’individualita vi
dicemmo che il suo ciclo di esistenza e unico, cioé non presenta varianti, qualunque sia la strada
scelta dall’individuo. Del resto cio & facilmente comprensibile: quando l'individuo ha la possibilita di
scegliere, le due strade che rappresentano questa possibilita si equivalgono ai fini del
raggiungimento di un grado maggiore di coscienza. Siccome il sentire dell’individualita corrisponde
al sentire tutti assieme i gradi della coscienza che via, via I'individuo raggiunge, voi comprenderete
come il sentire dell’individualita non contenga essenzialmente il sentire contingente dell’individuo.

Il sentire dell’individualita, & un sentire di coscienza. Praticamente & la fusione di tutti i
sentire di coscienza degli individui, che formano la collana di perle, che disegna
I'individualita. E percid ovvio che i sentire in senso lato non possono fare direttamente
parte del sentire dell’individualita. D’altra parte la successione dei fotogrammi riguarda il
sentire in senso lato, e li quindi che possono esserci le varianti, ovvero gli spezzoni di
filmato, che danno luogo a due o piu differenti percorsi esperienziali della coscienza, i
quali poi confluiscono al loro termine, in uno stesso sentire di coscienza di grado sempre

maggiore rispetto a quello, dal quale questi stessi filmati si sono costituiti. Da cio, che il



Maestro insegna, si prefigura una realta avente un duplice aspetto. Uno inerente ai
sentire di coscienza, che costituisce la realta vera e propria, un altro quello dell’illusione

originato dai sentire in senso lato.

Kempis: “Le considerazioni che ho fatto servono per introdurci al problema del libero arbitrio e delle
varianti. Credo che abbiamo enunciato a sufficienza i tipi di liberta goduti dall’individuo.
L'argomento deve essere ripreso per esaminarlo alla luce della Verita dei fotogrammi, per cosi
chiamarla. Infatti voi avete compreso il principio delle situazioni cosmiche e della non
contemporaneita del sentire individuale, ma lo avete fatto ponendo da parte la possibilita di
scegliere degli uomini che nel momento avrebbe complicato la possibilita di comprensione degli altri
principi. Infatti se noi ammettiamo che la nostra vita non si realizzi man mano che noi viviamo, ma
sia gia tutta realizzata e che noi la viviamo quando in qualche modo veniamo a contatto con cio che
gia esiste, possiamo facilmente comprendere anche che altri nostri simili, che intrecciano la loro
esistenza con la nostra, possano vivere la loro (nel modo suddetto) non contemporaneamente alla
nostra. Ma quando in tutto cio s’inserisce la possibilita di tutti di scegliere, poco o tanto che sia,
come é possibile che tutto sia gia realizzato? Vi abbiamo allora accennato alle cosiddette varianti:
cioé quei rami doppi delle esistenze individuali che esistono laddove I'uomo ha la reale, cioé non
presunta, possibilita di scegliere.

Come si coniuga il problema del libero arbitrio con la concezione della realta in essere e
non in divenire? La teoria dei fotogrammi & indispensabile per comprendere la possibilita
di una liberta pura. Quando la logica dell’evoluzione del sentire lo richiede, la pellicola,
che costituisce I'insieme dei fotogrammi del film della vita, si divide in due o piu spezzoni.
Ciascuno rappresenta una possibilita di scelta. Tutto e [i, esiste per sempre e da sempre,
I'illusione della scelta e solo per il sentire in senso lato dell’'individuo, il quale dal suo punto
di vista sceglie veramente. Mentre nella Coscienza Cosmica non c’é divenire e niente si
muove, tutto & come fermato. Le due possibilita di scelta sono perfettamente nelle stesse
condizioni, come se fossero state scelte entrambi. E soltanto all’interno della personalita,
che c’e l'illusione di avere fatto un’opzione, che pero dal suo punto di vista & reale, perché

ha avuto una liberta pura.

Kempis:“Dobbiamo perd fare un esempio pratico per comprendere come queste varianti si
inseriscono nell’esistenza degli altri. Nella comprensione di questa Verita, come non mai, vorremmo
che riusciste da soli. Ripeto: niente viene di volta in volta creato; nessuna situazione & creata li per
li, a seguito di un’altra situazione precedente. Ma gia tutto esiste ed una situazione viene scelta in
funzione della scelta che si e fatta precedentemente. Fino a ieri voi credevate che di volta in volta il
Cosmo crescesse, maturasse, sviluppasse. Oggi voi sapete che il Cosmo esiste da sempre e per

3



sempre in tutte le sue fasi di sviluppo. Altrettanto e per la vita degli individui, ogni situazione ¢ gia
esistente nel senso che non si attende che I'individuo abbia scelto una situazione precedente per
concretizzare la seguente; ma gia tutto esiste ed e I'individuo che, in forza di una scelta precedente,
opera una scelta successiva gia realizzata. Esistono passaggi forzati, serie di fotogrammi le quali, una
volta imboccate all’inizio, non possono che condurre alla fine, ma esistono anche le varianti. Se la
variante interessa due individui, puo essere vissuta solo da una di queste due creature.

Il problema che affronta il Maestro €: come s’inseriscono i vari personaggi in una variante
rispetto alla scelta del protagonista. In effetti la variante & solo per chi deve fare la scelta.
per tutti gli altri c’e una storia generale ovvero la serie dei fotogrammi, che non fanno
parte degli spezzoni che costituiscono modifiche alternative. Al termine della variante, la
serie dei fotogrammi della storia generale e quella della variante, si unificano. | vari
personaggi appartenenti alla storia generale rimangono nel loro percorso, senza rendersi
conto, che il protagonista della scelta, ha fatto un diverso cammino dal loro, e lui era
soltanto rappresentato. Cosi altrettanto il personaggio principale non si accorge, che le
persone, che lui ha incontrato nella sua variante, non erano reali, ma erano soltanto una

sua raffigurazione.

Kempis: “Nello spiegarmi piu chiaramente debbo affermare cose che in realta non si riscontrano
cosi recisamente, ma debbo farlo per farvi intendere. Supponiamo che in una serie di fotogrammi
siano rappresentati due creature: un mendicante ed uno che passa a lui di fronte. A questo punto
nasce una variante: che cosa succede? La creatura che passa di fronte al mendicante puo scegliere
fra fare I'’elemosina o non farla. L’elemosina € un fatto materiale, cioé togliere, da una certa quantita
di monete in una borsa, una moneta e passarla nelle mani del mendicante. Ecco della variante la
prima serie di fotogrammi (guardate che quando parliamo di serie di fotogrammi non intendiamo
gueste semplici azioni, ma tutto un insieme, un complesso che puo occupare gran parte di una vita
di un individuo, ma qua siamo per semplificare): la creatura passa davanti al mendicante e fa
I'offerta, cioe toglie delle monete dal suo portamonete e le passa al mendicante. Seconda serie di
fotogrammi: passa di fronte al mendicante e tira di lungo, quindi le monete rimangono nel
borsellino. Che cosa succede? Voi sapete che non esiste la contemporaneita del «sentire» per cui il
mendicante vivra, «sentira», percepira si immedesimera in una di queste due serie di fotogrammi
in un tempo per cosi dire non contemporaneo all’altra creatura che passa di fronte a lui.
Supponiamo che la serie dei fotogrammi sia vissuta prima dal mendicante e che egli debba ricevere
guelle monete per un suo buon karma. Allora, il 27 novembre, giorno credo di riscossione per molti
umani in questa vostra citta, in questo giorno preciso del calendario — che pero puod essere vissuto
in tempi diversi da ciascuno di noi pur essendo sempre il 27 novembre- il mendicante deve avere
guesto karma buono: ricevere certe monete. Quando questa scena del Cosmo sara «sentita» dal
mendicante, egli vedra passare davanti a sé questa persona di cui dicevamo prima che essa tiri fuori

4



da suo borsellino delle monete e gliele passi. E chiaro fin qui? Ma che cosa succedera quando questa
serie di fotogrammi sara «sentita» dall’altro personaggio in essa raffigurato- che puo anche del resto
essere «sentita» contemporaneamente al mendicante, noi abbiamo cercato di complicare I'esempio
— se il secondo personaggio, che dovrebbe donare, invece per un moto egoistico, imbocca I'altra
serie di fotogrammi e non da le monete? Come tornano i conti? Il mendicante avra avuto il suo
denaro, denaro che spendera o che forse seppellira, ne fara quello che vorra. L’altro invece se lo
terra stretto nel borsellino. Ciascuno dei due personaggi, pure essendo rappresentato in un episodio
comune, ha seguito una soluzione diversa. D: Ma il 27 novembre che cosa e successo? R:Per uno e
successa una cosa, per l'altro un’altra. Meditate su questo esempio. La soluzione, cioé la realta di
come cio accade, dovete guadagnarvela.

Questo esempio & molto chiaro, ma preso alla lettera & sconvolgente. Veramente viviamo
in una grande illusione. Ma i Maestri parlano da «Oltre I'illusione» e non ci dicono queste
cose per farci andare fuori di testa, sanno che nostro dovere e rimanere sempre ben
ancorati a quella che crediamo essere la realta, Essi, modestamente presumo, vogliono
attenuare quell’attaccamento esasperato che il nostro egoismo produce, e ci rende come
ciechiin una realta da noi stessi creata. Una profonda meditazione, come il Maestro invita

a fare diviene percio fortemente necessaria.




