
1 
 

I due generi del sentire individuale 
Commenti a cura di Andrea Innocenti  

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 228-231 

 

Kempis: “Dobbiamo intenderci su cosa significa «sentire». Una volta voi avevate le idee chiare in 

proposito: il «sentire» era il sentimento, il resto era sensazione, emozione, pensieri. Da quando 

abbiamo preso a parlare dei fotogrammi, non potevamo conservare questa distinzione senza avere 

una grande difficoltà nell’esprimerci. Ed allora abbiamo usato il termine «sentire» in senso lato, che 

comprende cioè sensazioni, emozioni, ricordi ed anche sentimento. Quando noi diciamo «sentire 

dell’individuo» intendiamo quella percezione individuale che comprende sensazioni, emozioni, 

suscitate anche dai sensi del corpo fisico, desideri, pensieri, ricordi e sentimento, cioè grado di 

evoluzione raggiunto. In questa elencazione va tenuta presente una distinzione fra i tipi di 

movimenti interiori dell’individuo, ovvero il «sentire individuale» è di due generi: il primo 

comprende tutti quei movimenti legati alle situazioni contingenti in cui si trova l’individuo ed alla 

sua consapevolezza come sensazioni, desideri, pensieri; il secondo è comprensivo del suo essere 

reale. In altre parole il secondo genere di «sentire individuale» è quello che chiamavamo 

sentimento, cioè coscienza individuale o evoluzione raggiunta. Questo «sentire» non è legato alla 

situazione del momento nel senso che esiste al di fuori di essa. È il vostro vero essere che non è così 

perché legato al ricordo di esperienze avute, ma è così perché proveniente dalle situazioni vissute 

ed assimilate. Il ricordo può scomparire, ma quando l’esperienza è assimilata la coscienza 

individuale è accresciuta anche se la cronaca dell’avvenimento non si ricorda più. 

Con il termine «sentire individuale» i Maestri intendono due tipi di sentire. Uno che 

chiamano «sentire in senso lato» l’altro «sentire di coscienza» .Il primo è la personalità, 

dipende dai veicoli dei mondi della percezione, cioè il fisico, l’astrale ed il mentale 

inferiore. La personalità è legata alle esperienze, che l’individuo fa quotidianamente. 

L’ambiente circostante perciò ha un’influenza notevole, perché i veicoli della percezione 

sono automi, che funzionano in ragione degli impulsi che gli vengono, anche dal 

condizionamento esterno. Chi considera il comportamento di una persona determinato 

dall’ambiente nella quale è vissuta, è nel giusto, ma soltanto in modo parziale. Infatti 

nell’individuo esiste anche l’altro tipo di sentire, il «sentire di coscienza» ovvero, in modo 

un po’ impreciso, la sua anima. Questa ha in sé la sintesi delle esperienze fatte nelle vite 

passate, e la sua azione può influenzare il comportamento dell’individuo. Per spiegarsi 

meglio, quando l’anima, ovvero la coscienza, è sufficientemente ampia, questa è in grado 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

di controllare gli impulsi, che le vengono dal sentire in senso lato, la personalità, quindi la 

vita dell’individuo ha comportamenti eticamente positivi e luminosi, in caso contrario 

sono gli impulsi automatici dei meccanici veicoli inferiori, che prevalgono. Allora non c’è 

né etica né altruismo, è soltanto l’egoismo che fa sentire la sua voce. Determinante può 

quindi divenire il condizionamento ambientale. Nel caso di un individuo di media 

evoluzione, i comportamenti saranno dominati in parte dalla personalità, in parte dalla 

coscienza. Egli è in una continua oscillazione. Così si possono spiegare le contraddizioni, 

che spesso si trovano nelle azioni degli esseri umani.  

Kempis:“Questo genere di «sentire» non è legato alla consapevolezza dell’individuo, voi ben lo 

sapete: pochi conoscono se stessi, pochi hanno consapevolezza del loro vero essere che si rivela 

diverso da quello presunto (sovente assai peggiore). Allora, quando noi parliamo di «sentire 

individuale» intendiamo questi due generi di «sentire»: l’uno legato alle situazioni contingenti 

(fotogrammi) e proveniente dai veicoli grossolani dell’individuo, l’altro rappresentato dal grado di 

coscienza individuale (evoluzione) raggiunta. L’esistenza del «sentire individuale» è contenuta in 

una scala che comprende ad un estremo un «sentire» minimo, all’altro estremo un «sentire» 

massimo. Naturalmente dei due generi del sentire individuale quello che si amplia notevolmente 

secondo questa gradualità è il sentire di coscienza. Adesso parliamo del «sentire dell’individualità». 

Voi già sapete che il sentire dell’individualità è il percepire tutto ed in un solo attimo eterno la 

gradualità del sentire individuale, cosicché possiamo dire che il sentire dell’individualità non 

comprende tanto le situazioni contingenti, quanto le varie fasi di costituzione della coscienza 

individuale percepite tutte assieme. Per questo motivo parlandovi anni fa dell’individualità vi 

dicemmo che il suo ciclo di esistenza è unico, cioè non presenta varianti, qualunque sia la strada 

scelta dall’individuo. Del resto ciò è facilmente comprensibile: quando l’individuo ha la possibilità di 

scegliere, le due strade che rappresentano questa possibilità si equivalgono ai fini del 

raggiungimento di un grado maggiore di coscienza. Siccome il sentire dell’individualità corrisponde 

al sentire tutti assieme i gradi della coscienza che via, via l’individuo raggiunge, voi comprenderete 

come il sentire dell’individualità non contenga essenzialmente il sentire contingente dell’individuo. 

Il sentire dell’individualità, è un sentire di coscienza. Praticamente è la fusione di tutti i 

sentire di coscienza degli individui, che formano la collana di perle, che disegna 

l’individualità. È perciò ovvio che i sentire in senso lato non possono fare direttamente 

parte del sentire dell’individualità. D’altra parte la successione dei fotogrammi riguarda il 

sentire in senso lato, è lì quindi che possono esserci le varianti, ovvero gli spezzoni di 

filmato, che danno luogo a due o più differenti percorsi esperienziali della coscienza, i 

quali poi confluiscono al loro termine, in uno stesso sentire di coscienza di grado sempre 

maggiore rispetto a quello, dal quale questi stessi filmati si sono costituiti. Da ciò, che il 



3 
 

Maestro insegna, si prefigura una realtà avente un duplice aspetto. Uno inerente ai 

sentire di coscienza, che costituisce la realtà vera e propria, un altro quello dell’illusione 

originato dai sentire in senso lato. 

Kempis: “Le considerazioni che ho fatto servono per introdurci al problema del libero arbitrio e delle 

varianti. Credo che abbiamo enunciato a sufficienza i tipi di libertà goduti dall’individuo. 

L’argomento deve essere ripreso per esaminarlo alla luce della Verità dei fotogrammi, per così 

chiamarla. Infatti voi avete compreso il principio delle situazioni cosmiche e della non 

contemporaneità del sentire individuale, ma lo avete fatto ponendo da parte la possibilità di 

scegliere degli uomini che nel momento avrebbe complicato la possibilità di comprensione degli altri 

principi. Infatti se noi ammettiamo che la nostra vita non si realizzi man mano che noi viviamo, ma 

sia già tutta realizzata e che noi la viviamo quando in qualche modo veniamo a contatto con ciò che 

già esiste, possiamo facilmente comprendere anche che altri nostri simili, che intrecciano la loro 

esistenza con la nostra, possano vivere la loro (nel modo suddetto) non contemporaneamente alla 

nostra. Ma quando in tutto ciò s’inserisce la possibilità di tutti di scegliere, poco o tanto che sia, 

come è possibile che tutto sia già realizzato? Vi abbiamo allora accennato alle cosiddette varianti: 

cioè quei rami doppi delle esistenze individuali che esistono laddove l’uomo ha la reale, cioè non 

presunta, possibilità di scegliere.  

Come si coniuga il problema del libero arbitrio con la concezione della realtà in essere e 

non in divenire? La teoria dei fotogrammi è indispensabile per comprendere la possibilità 

di una libertà pura. Quando la logica dell’evoluzione del sentire lo richiede, la pellicola, 

che costituisce l’insieme dei fotogrammi del film della vita, si divide in due o più spezzoni. 

Ciascuno rappresenta una possibilità di scelta. Tutto è lì, esiste per sempre e da sempre, 

l’illusione della scelta è solo per il sentire in senso lato dell’individuo, il quale dal suo punto 

di vista sceglie veramente. Mentre nella Coscienza Cosmica non c’è divenire e niente si 

muove, tutto è come fermato. Le due possibilità di scelta sono perfettamente nelle stesse 

condizioni, come se fossero state scelte entrambi. È soltanto all’interno della personalità, 

che c’è l’illusione di avere fatto un’opzione, che però dal suo punto di vista è reale, perché 

ha avuto una libertà pura.  

Kempis:“Dobbiamo però fare un esempio pratico per comprendere come queste varianti si 

inseriscono nell’esistenza degli altri. Nella comprensione di questa Verità, come non mai, vorremmo 

che riusciste da soli. Ripeto: niente viene di volta in volta creato; nessuna situazione è creata lì per 

lì, a seguito di un’altra situazione precedente. Ma già tutto esiste ed una situazione viene scelta in 

funzione della scelta che si è fatta precedentemente. Fino a ieri voi credevate che di volta in volta il 

Cosmo crescesse, maturasse, sviluppasse. Oggi voi sapete che il Cosmo esiste da sempre e per 



4 
 

sempre in tutte le sue fasi di sviluppo. Altrettanto è per la vita degli individui, ogni situazione è già 

esistente nel senso che non si attende che l’individuo abbia scelto una situazione precedente per 

concretizzare la seguente; ma già tutto esiste ed è l’individuo che, in forza di una scelta precedente, 

opera una scelta successiva già realizzata. Esistono passaggi forzati, serie di fotogrammi le quali, una 

volta imboccate all’inizio, non possono che condurre alla fine, ma esistono anche le varianti. Se la 

variante interessa due individui, può essere vissuta solo da una di queste due creature.  

Il problema che affronta il Maestro è: come s’inseriscono i vari personaggi in una variante 

rispetto alla scelta del protagonista. In effetti la variante è solo per chi deve fare la scelta. 

per tutti gli altri c’è una storia generale ovvero la serie dei fotogrammi, che non fanno 

parte degli spezzoni che costituiscono modifiche alternative. Al termine della variante, la 

serie dei fotogrammi della storia generale e quella della variante, si unificano. I vari 

personaggi appartenenti alla storia generale rimangono nel loro percorso, senza rendersi 

conto, che il protagonista della scelta, ha fatto un diverso cammino dal loro, e lui era 

soltanto rappresentato. Così altrettanto il personaggio principale non si accorge, che le 

persone, che lui ha incontrato nella sua variante, non erano reali, ma erano soltanto una 

sua raffigurazione.  

 Kempis: “Nello spiegarmi più chiaramente debbo affermare cose che in realtà non si riscontrano 

così recisamente, ma debbo farlo per farvi intendere. Supponiamo che in una serie di fotogrammi 

siano rappresentati due creature: un mendicante ed uno che passa a lui di fronte. A questo punto 

nasce una variante: che cosa succede? La creatura che passa di fronte al mendicante può scegliere 

fra fare l’elemosina o non farla. L’elemosina è un fatto materiale, cioè togliere, da una certa quantità 

di monete in una borsa, una moneta e passarla nelle mani del mendicante. Ecco della variante la 

prima serie di fotogrammi (guardate che quando parliamo di serie di fotogrammi non intendiamo 

queste semplici azioni, ma tutto un insieme, un complesso che può occupare gran parte di una vita 

di un individuo, ma qua siamo per semplificare): la creatura passa davanti al mendicante e fa 

l’offerta, cioè toglie delle monete dal suo portamonete e le passa al mendicante. Seconda serie di 

fotogrammi: passa di fronte al mendicante e tira di lungo, quindi le monete rimangono nel 

borsellino. Che cosa succede? Voi sapete che non esiste la contemporaneità del «sentire» per cui il 

mendicante vivrà, «sentirà», percepirà si immedesimerà in una di queste due serie di fotogrammi 

in un tempo per così dire non contemporaneo all’altra creatura che passa di fronte a lui. 

Supponiamo che la serie dei fotogrammi sia vissuta prima dal mendicante e che egli debba ricevere 

quelle monete per un suo buon karma. Allora, il 27 novembre, giorno credo di riscossione per molti 

umani in questa vostra città, in questo giorno preciso del calendario – che però può essere vissuto 

in tempi diversi da ciascuno di noi pur essendo sempre il 27 novembre- il mendicante deve avere 

questo karma buono: ricevere certe monete. Quando questa scena del Cosmo sarà «sentita» dal 

mendicante, egli vedrà passare davanti a sé questa persona di cui dicevamo prima che essa tiri fuori 



5 
 

da suo borsellino delle monete e gliele passi. È chiaro fin qui? Ma che cosa succederà quando questa 

serie di fotogrammi sarà «sentita» dall’altro personaggio in essa raffigurato- che può anche del resto 

essere «sentita» contemporaneamente al mendicante, noi abbiamo cercato di complicare l’esempio 

– se il secondo personaggio, che dovrebbe donare, invece per un moto egoistico, imbocca l’altra 

serie di fotogrammi e non dà le monete? Come tornano i conti? Il mendicante avrà avuto il suo 

denaro, denaro che spenderà o che forse seppellirà, ne farà quello che vorrà. L’altro invece se lo 

terrà stretto nel borsellino. Ciascuno dei due personaggi, pure essendo rappresentato in un episodio 

comune, ha seguito una soluzione diversa. D: Ma il 27 novembre che cosa è successo? R:Per uno è 

successa una cosa, per l’altro un’altra. Meditate su questo esempio. La soluzione, cioè la realtà di 

come ciò accade, dovete guadagnarvela. 

 Questo esempio è molto chiaro, ma preso alla lettera è sconvolgente. Veramente viviamo 

in una grande illusione. Ma i Maestri parlano da «Oltre l’illusione» e non ci dicono queste 

cose per farci andare fuori di testa, sanno che nostro dovere è rimanere sempre ben 

ancorati a quella che crediamo essere la realtà, Essi, modestamente presumo, vogliono 

attenuare quell’attaccamento esasperato che il nostro egoismo produce, e ci rende come 

ciechi in una realtà da noi stessi creata. Una profonda meditazione, come il Maestro invita 

a fare diviene perciò fortemente necessaria. 


