
1 
 

CREATIVITA’ DELL’UOMO 

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 248-250 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Kempis: “Se voi pensate all’Assoluto come <vita> - perché tale è l’Assoluto, anche se <vita> in senso 

diverso da quello che voi siete abituati a considerare, che è un divenire – se voi pensate all’Assoluto 

come <vita>, è vita assoluta Egli stesso. Ma la vita è creazione continua; creazione del resto diversa 

da quella che voi siete usi a considerare nel piano fisico, perché <creare> in fondo significa anch’esso, 

per voi, un divenire; ma l’Assoluto è un <essere, è dunque una creatività di esistenza. Tutto è 

creatività ed è vita; tutto in senso assoluto. Dunque ogni Cosmo è un atto di creatività, pur non 

essendo mai stato creato. Ogni Cosmo è un <vivere> pur non essendo un divenire in assoluto. Ciascun 

oggetto di ogni Cosmo è in particolare in sé perfetto, pur non essendo la perfezione assoluta. Eppure 

ripeto, in sé è perfetto ed assolve perfettamente il compito per il quale è creato, pur non essendo 

mai stato creato. Ogni oggetto è espressione di creatività assoluta, anche l’uomo. L’uomo, questo 

individuo meraviglioso che è il coronamento della creatività cosmica, è un oggetto che <vive>, che è 

creato, pur non essendo mai stato creato, pure esistendo da sempre. Ed è un centro di creatività 

perché l’uomo crea, ha questa possibilità – sia pure unica nel Cosmo – in confronto agli altri esseri 

viventi, i quali sono <vita>, ma non possono creare. Badate bene, non esiste una gerarchia in 

funzione di una supposta minore o maggiore perfezione; ciascun essere in sé e per sé è perfetto, 

quando assolva al compito per il quale è stato creato. Così, non si può porre, nei valori assoluti, 

<inferiore> un animale rispetto ad un uomo, anche se l’animale non ha la possibilità di creare e 

l’uomo sì. Entrambi sono perfetti rispetto al compito che debbono assolvere.  Ma l’uomo, dicevo. Ha 

qualcosa di più nei sui confronti, che non ha l’animale o la pianta, od un tavolo, od una sedia, od una 

pietra. L’uomo ha la possibilità di creare, di esprimere quindi un valore cosmico. Ecco che la creatività 

cosmica, che trova il suo coronamento nell’uomo, attraverso all’uomo ancora si esprime. Da 

<oggetto> della creatività, l’uomo diventa  <soggetto> di essa. E’ come se – badate bene, parlo 

attraverso un velo – Dio, dopo aver creato un Tutto, vivesse questo Tutto dall’interno; dopo aver 

creato un centro di coscienza e di espressione, vivesse attraverso a questo centro di coscienza e di 

espressione.” 

*** 

Nella Bibbia è scritto che: Dio creò l’uomo a sua immagine e somiglianza. Il Maestro Kempis esprime 

un concetto non uguale, ma con delle analogie. Infatti quando il virtuale frazionamento della 

Coscienza Assoluta giunge dall’atomo del sentire all’individualizzazione, cioè, quando  ad ogni 

singola coscienza corrisponde un determinato individuo biologico, siamo al livello umano, e quindi 

il sentire è capace di espressione e creazione, allora possiamo dire che quel sentire, così 

individualizzato, è una virtuale frazione di Dio. Il profondo significato della  limitazione del sentire di 

coscienza è forse questo: l’uomo è Dio, ma non sa di esserlo ovvero non se ne rende conto.  

Naturalmente non s’intende Dio nella sua Unità e trascendenza, né l’uomo, quale si configura in 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

tutti i suoi limiti, ma quest’ultimo va inteso nella sua più intima essenza, cioè il sentire. Il quale, per 

quanto relativo, ha  natura divina: è una virtuale frazione dell’Assoluto. 

*** 

Kempis: “Vivrebbe, allora, una medesima esperienza ripetuta miliardi di volte, tanti quanti sono gli 

uomini o gli esseri sensibili nel Cosmo? No! Vivrebbe miliardi e miliardi di esperienze l’ una diversa 

dalle altre, perché ciascun centro di coscienza e di espressione, o di sensibilità e di espressione, ha 

un <sentire>in qualche modo diverso dal <sentire> che fa capo agli altri suoi simili. Dunque ci 

troviamo di fronte a qualche cosa  che era <oggetto> e che diviene <soggetto> ed intravediamo 

vagamente una nuova Verità, una Verità che ci fa sentire in casa nostra, ci fa sentire quali veramente 

siamo: parte integrante di un Tutto, differenziati gli uni dagli altri da un velo illusorio. Percepenti 

ciascuno una  porzione di tempo e di spazio come canali di un’unica percezione. Posti al centro di un 

Cosmo individuale, gli uni accanto agli altri; ciascuno perfetto nel compito per il quale è stato creato. 

Imperfetto – nel senso non vivente – qualora non risponde a questo compito. Ecco che in questa 

visione sparisce ogni senso di differenziazione; ma per accettare questa visione con animo sereno, 

per farla nostra, occorre una grandissima forza, un equilibrio che a pochi è dato raggiungere.” 

*** 

Per ognuno di noi la realtà diviene da oggettiva soggettiva, ciascuno  crea un suo spazio-tempo 

secondo l’archetipo della coscienza cosmica altrimenti detto modulo cosmico ed il livello delle 

proprie limitazioni. Così nelle percezioni  degli individui si forma un comun denominatore, che dà 

l’impressione della realtà oggettiva, la quale però  è soltanto  illusione. Ma questa illusione ha 

grande valore nell’economia del Cosmo, perché è su di essa, che si appoggia l’architettura, sia della 

coscienza cosmica, sia di quella assoluta. Si deve in conclusione affermare che la percezione  di ogni 

sentire, anche se imperfetta, nella sua creazione soggettiva, rappresenta un tassello del Tutto, che 

è  a tal punto  vitale, che qualora venisse meno, crollerebbe tutto l’Esistente. Essere consapevoli di 

questo non è facile; direi che rappresenta per ciascuno un significante  obiettivo. 

*** 

Kempis:“Perché è facile diventare dei fatalisti, degli intemperanti, degli esseri che perdono il freno 

morale quando si trovano di fronte un Universo in cui tutto è a loro disposizione; in cui non esiste più 

il veto che conobbero. Adamo ed Eva nel Paradiso terrestre;  in cui udiamo dire: < ogni frutto del 

Paradiso terrestre è a vostra disposizione, compreso quello dell’albero del bene e del male>. Allora, 

senza più il terrore di un’eterna dannazione, senza più la paura che può, in sé e per sé, infondere 

l’idea del male, l’uomo facilmente perde il senso della misura e dell’equilibrio. E veramente allora 

compie il suo male, perché non corrisponde più allo scopo per il quale è creato: scopo di vita, di 

attività, di ordine, di equilibrio.  Ora voi siete in questa fase delicata del trapasso, in cui comprendete 

di avere libertà; in cui vi è detto: < questo fardello che portate sulle spalle e che rappresenta il peso 

della vostra vita, non dovete sopportarlo in visione di un bene futuro; ma dovete farlo parte di voi 

stessi, così come lo scultore fa parete della sua creatività la pesante pietra> Non vi diciamo: < 

sopportate il peso che vi è dato> ma vi diciamo: < il peso che vi è dato deve diventare parte di voi 



3 
 

stessi perché voi lo dovete comprendere, superare, sviscerare, trovare che ciò che vi è di peso, non lo 

è in realtà. E’ peso solo in funzione dell’illusione>. Cadono dai vostri occhi i veli che fino ad oggi vi 

hanno aiutato a non perdere il cammino,  abbandonate le grucce per camminare da soli. Quale fase 

delicata della vostra esistenza spirituale! Eppure noi confidiamo che saprete muovere da soli – senza 

questi conforti oggi per voi illusori di bene e di male, di giusto e di ingiusto – i vostri passi di individui 

che acquistano coscienza di <essere>.” 

*** 

Può essere facile abdicare dalle proprie responsabilità, se ci facciamo prendere dall’inganno, che 

non esiste nessun freno morale, quando ci troviamo di fronte ad un Universo, che sembra essere a 

nostra esclusiva disposizione. Possiamo pensare che tutto sia lecito, e si possa seguire in piena 

libertà, la spinta delle pulsioni più differenti, che provengono dai veicoli inferiori. I Maestri del 

Cerchio ci dicono con la teoria delle varianti che la libertà esiste, anche se parziale e per situazioni 

contingenti, ma insieme a questa relativa libertà esiste da parte dell’Esistente la necessità di ordine 

equilibrio in una parola di perfezione, per questo c’è la legge del Karma, che ha la funzione di 

addirizzare tutte le eventuali deviazioni. La vita può sembrare qualche volta un peso,  ma questo 

peso non è altro che il nostro stato d’essere. Noi creiamo e percepiamo quello che siamo, ma 

dall’esperienza che facciamo appalesiamo in noi nuova coscienza. La chiave di ciò è il rendersene 

consapevoli.  Credo che la via che i Maestri ci indicano sia proprio questa,  consapevolezza, 

consapevolezza, consapevolezza.    

*** 

 


