DETERMINISMO CONTINGENTISMO
Commenti a cura di Andrea Innocenti
Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE?, pp. 242-248

Kempis: “Osservando il triste spettacolo offerto dall’egoismo dell’'uomo, spinto agli estremi della
crudelta e della completa insensibilita verso i problemi altrui — spettacolo in scena dalla preistoria
ad oggi —non pochi hanno posto in dubbio I’esistenza di Dio, concepito come verita, bonta, amore e
giustizia. L’Ente supremo non dovrebbe permettere che questi valori venissero calpestati, dato che
non sono poi irraggiungibili, dal momento che é 'uomo a concepirli. Altri, per spiegare il mancato
intervento divino senza negare l'esistenza di Dio, hanno concepito il mondo come una terra di
frontiera, una specie di zona franca dove I'uomo potrebbe fare cio che gli pare e gli piace, rendendo
conto delle sue azioni solo dopo la sua morte. In sostanza, Dio permetterebbe che sulla Terra
esistesse il male per consentire all’'uomo di esercitare il suo libero arbitrio. In questa concezione non
e chiara la posizione di chi si trova a subire I'esercizio dell’altrui prepotenza. Ma c’é un’altra
spiegazione al triste spettacolo che si osserva, ed é che quanto si vede faccia parte di un quadro assai
vasto, del quale — con ragione — all’'uomo ne apparisca solo un frammento, ma che la Realta sia oltre
lillusoria apparenza. Perché illusoria? Parlando di < cio che é > della Realta, noi abbiamo affermato
esistere due stati: il primo si coglie allorché si entra in comunione con tutto quanto esiste, ed é uno
stato in cui il Tutto é fuso nell’Unita, al di la della successione, della separazione, del tempo, dello
spazio, del movimento. E’, quindi uno stato di <essere>. L’altro stato si coglie allorché si delimita
virtualmente una parte dal Tutto, e con essa ci si pone in rapporto. Questo secondo stato é uno stato
di <divenire>, perché in esso appare il movimento, il tempo, lo spazio la successione, la separazione.
Noi abbiamo definito il primo stato, quello di <essere>, Realta ed il secondo, quello di <divenire>,
illusione. Ma questa definizione e reversibile? Certo, si possono invertire i sostantivi, a patto che si
inverta il significato. Oppure si puo chiamare il secondo stato < realta parziale> anziché <illusione>
, ma resta il fatto che fra uno stato che abbraccia tutto quanto esiste, ed uno stato che invece si
riferisce ad una parte, la condizione e la qualita di cio che é veramente, non possono che essere
quelle che si colgono in una dimensione globale del Tutto, non nell’altra. E I'<essere> , non il
<divenire>, e questa condizione e qualita.”

* % %k

Se osserviamo il mondo che ci circonda, non possiamo non avere che un senso di sconforto davanti
allo spettacolo degli orrori, che I'egoismo dell’'uomo crea. Una concezione tradizionale del divino
non puo non indurre in noi sconcerto, per la mancanza di una Sua diretta partecipazione, che ponga
fine a tutte quelle nefandezze alle quali dobbiamo assistere e per le quali la nostra pur limitata
coscienza umana inorridisce. Ma la visione del divino, che i Maestri del Cerchio ci prospettano, apre
ampi spazi di comprensione a tutto quello che vediamo. Non esiste niente, ne’ di brutto ne’ di bello
nell’Esistente, purché lo si guardi nella prospettiva dell’essere, perché fa parte della Realta di Dio.
Se soltanto un atomo di cio che vediamo mancasse, verrebbe meno la Sua Essenza, e crollerebbe

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



lo Stesso Esistente. E’ nell’ottica umana del divenire che le cose assumono colore e differente
significato. Appaiono orrendi fatti, che se fossero inquadrati in una logica piu ampia,
prenderebbero ben altro valore. Alla domanda perché accade tutto cio, forse la risposta dei Maestri
potrebbe essere, che, (sempre vista dalla prospettiva del divenire), sono le limitazioni della
coscienza, nel virtuale frazionamento dell’Assoluto, che generano la grande illusione, ma
contemporaneamente questo e I'artificio, che la svela. Sono necessari il dolore ed il piacere per
superare |'inerzia primordiale della coscienza, che all’inizio & cosi limitata d’ avere soltanto una
infinitesima consapevolezza di sé.

* %k

Kempis: “Se questo é vero — come e vero — allora e chiara la relativita del giudizio di chi, come
I'uomo, non vede tutta la Realta, ne vede una parte o — quanto meno — ne vede solo I'apparenza. Mi
si potrebbe obiettare che apparente non sembra quanto ciascuno percepisce, in speciale modo il
dolore. D’altra parte, é altresi vero che il dolore che si osserva negli altri, & reale per chi I'osserva
solo nella misura in cui suscita, in qualche modo, un <sentire>. Quante creature vicinissime a voi
soffrono! Magari nell’appartamento contiguo al vostro, per esse il loro dolore é reale, ma non lo é
per chi ignora tutto di quelle. Da questa considerazione, ecco emergere una particolare concezione
della realta umana: per ciascuno é reale solo cio che in qualche modo percepisce, comprendendo nel
percepire anche il conoscere, e nella misura in cui é percepito. Dunque, quella che si crede realta
umana, é un insieme di soggettivita. D’altra parte é altresi vero che se 'uomo evolve, evolve proprio
in forza di questa soggettivita,; intendo dire che al limite tutto potrebbe essere uno spettacolo di
ombre senz’anima e I'uomo, il singolo, evolverebbe egualmente. Sicché il triste spettacolo che si
osserva, al limite potrebbe essere una finzione scenica, valida per il solo spettatore cosi come in
filosofia € la concezione del solipsismo e ciascuno spettatore avere il suo spettacolo indipendente
dagli altri. Voi sapete che non é cosi, perché le varie storie soggettive che s’incentrano sugli esseri
hanno dei punti di contatto. La ragione per cui esistono i comun denominatori — cosi abbiamo
chiamato i punti di contatto delle varie storie individuali e soggettive — risiede nel fatto che ciascuno
percepisce la stessa apparenza di una parte della Realta unica totale. Ne discende che il mondo
dell’apparenza, della percezione, ha una sua natura unitaria, sicché osservando la vita dei vostri
simili, molto probabilmente voi non osservate uno spettacolo di spettri senz’anima, ma
teoricamente potrebbe esserlo; o quanto meno in alcuni casi lo é. Abbiamo gia precisato quando
questo accade: cioé abbiamo gia parlato della non contemporanea percezione di una stessa
situazione spazio-temporale da parte di <sentire> di grado diverso.”

* %k %k

Non c’e un solipsismo, anche se ciascun sentire crea e percepisce un suo mondo. Ma questi mondi
sono fra loro uniti da un comun denominatore, che trova la sua ragione d’essere nel modulo
cosmico, che non é altro che la primaria limitazione della Coscienza cosmica, che da origine al
virtuale frazionamento della Coscienza Assoluta. Da cio deriva che, se da una parte ognuno € una
realta a sé stante, dall’altra & un tassello di un grande mosaico, il cui disegno appartiene alla
creativita della Coscienza cosmica, la quale perd crea secondo le necessita e le caratteristiche del



singolo sentire relativo, che la costituisce. Non va comunque dimenticato |'aspetto trascendenza,
che riguarda la Coscienza cosmica come quella Assoluta, effetto della fusione delle individualita che
la costituiscono.

* % %k

Kempis: “Ed abbiamo ancora parlato delle varianti, che realizzano I'effettiva possibilita di scelta del
singolo, senza alterare la storia collettiva. Ma perché deve esistere I’effettiva possibilita di scelta del
singolo? Non potrebbe essere, la liberta, una semplice apparenza, dato che abbiamo visto che anche
cio che si crede nel mondo umano oggettivita e un insieme di soggettivismi? In altre parole, non
potrebbe essere la liberta di cui crede di godere ciascuno, una semplice supposizione e nulla piti?
Questo collimerebbe bene con il concetto di Eterno Presente, secondo cui tutto esiste gia. Se cosi
fosse, allora il futuro dell’luomo non dipenderebbe dalle sue libere scelte, ma sarebbe gia
predeterminato. A meno che - a meno che- tutto non esistesse gia in funzione delle scelte
individuali, gia note da sempre all’onniscienza divina.”

* %k %k

Le varianti devono essere realmente esistenti, altrimenti la liberta sarebbe soltanto ipotetica e
qguindi supposta, ma non effettiva. Questa & la sconvolgente rivelazione che i Maestri del Cerchio ci
fanno. Nella struttura della Coscienza cosmica esistono tutte le serie dei fotogrammi e fra queste ci
sono alcuni spezzoni, che rappresentano pezzi alternativi alla serie generale. Non va pero
dimenticato, che i fotogrammi non hanno oggettivita ed esistenza propria, ma sono creati
individualmente dai sentire di coscienza relativi, secondo i loro gradi di evoluzione ed il grande
archetipo rappresentato dal modulo della Coscienza cosmica.

* %k %

Kempis: “Diodoro Cromo sosteneva che non v’é differenza fra possibilita e realta, perché cio che non
si realizza non é possibile; e concludeva che tutto quanto accade deve accadere, perché cio che non
accade non accade proprio a motivo che non puo accadere. Non crediate che questo sillogismo sia
facilmente contrattabile come puo sembrare. Se getto un dado ed esce un numero, non osservo una
delle sei possibili realizzazioni, perché se quel numero e uscito cio significa che fattori cinetici ed altro
ne hanno determinato l'uscita; e siccome in quel momento i fattori cinetici erano quelli e quelli soli,
quel numero solo poteva uscire e non un altro; dunque esisteva una sola possibilita veramente tale:
quella che si é realizzata. Cio che non si realizza a motivo di fattori cinetici o di altro genere, non é
possibile. Da questo ad affermare che non esiste possibilita di scelta, il passo é brevissimo. Senza
entrare in polemica con Diodoro Cromo, cio che fa superare questa argomentazione — almeno per
quanto riguarda la possibilita di scelta — e proprio la pluralita alternativa dell’esistenza soggettiva.
Infatti Diodoro Cromo nega piu possibili realizzazioni in una stessa dimensione della realta. Noi
condividiamo questo, ma vedete: quanto pit si afferma esistere un severo determinismo — cioé una
rigida concatenazione di cause fisiche e psichiche, che non lascia spazio a comportamenti autonomi
ed indipendenti del singolo — e tanto piu é necessario, per affermare [l'esistenza delle scelte
individuali, ricorrere al concetto delle varianti che sono serie alternative di cause concatenate,

3



ciascuna serie delle quali é legata con la serie che sta a monte — con la serie madre — non da un
rapporto causale, ma contingente. Dunque causalita in seno alle serie; contingentismo laddove le
serie si originano, le storie si sdoppiano. Dunque, determinismo nella vita macrocosmica e nella
storia generale; indeterminismo nella struttura dei microcosmi laddove esiste potenzialmente un
salto quantico nell’andamento dell’evoluzione individuale.”

* %k %

In conclusione: per Diodoro Cromo esiste un puro determinismo, quindi tutto quello che c’e, c’é
perché deve esserci, e soprattutto non puo essere diversamente. La visione dei Maestri del Cerchio
non si allontana molto da quello che sostiene Diodoro Cromo, ma c’é una cosa, che la differenzia da
guel filosofo, € la Teoria delle varianti. Cosi l‘insegnamento del Cerchio, & fortemente determinista
per quanto riguarda il macrocosmo, ovvero la storia generale, mentre diviene contingentista per
alcune scelte individuali, rispetto alle quali si aprono possibilita di autonomia e liberta.

* %k %k

Kempis: “In altre parole, o si dice che la liberta non é necessaria all’incremento dell’evoluzione
individuale — e quindi non esiste — oppure se si ammette che in determinati momenti della sua
esistenza, I'individuo non dico possa, ma debba operare delle libere scelte, allora non si puo ridurre
la liberta ad un semplice fatto esterno, ad assenza di impedimenti esteriori mentre nell’intimo
dell’'uomo la liberta non esiste perché ciascuno ha una sola possibilita: quella che corrisponde al suo
intimo essere. Tutt’altro: nel mondo umano, a differenza del mondo naturale, la liberta non é un
fatto esterno, ma é un fatto interiore e le varianti esistono proprio per dare questo carattere intimo
alla liberta. A prescindere dall’assenza di impedimenti esterni, i condizionamenti caratteriali e
quant’altro contribuisce a formare la personalita dell’individuo e a determinare gli interessi
dell’intimo essere, nel mondo umano non sono a senso unico, ma conducono 'uomo a reali scelte
alternative. Se cosi non fosse, basterebbe una buon psicologia per indovinare tutti i comportamenti
umani, mentre la psicologia é piti valida a posteriori che a priori proprio per questo motivo. Giovanna
d’Arco, grazie alle varianti, puo non abiurare e vivere una sua storia particolare, che s’innesta in
quella generale rimasta invariata nei punti compatibili, per esempio: la prigionia e la morte. In effetti
nessuno sa, tranne Giovanna d’Arco, se essa abiura o no. Proprio questo significa I’affermazione che
tutto esiste in funzione delle scelte individuali, ma non in dipendenza di esse.”

* % %k

L'esistenza di alcuni margini di reale liberta & un fatto indispensabile per I’evoluzione dell’'umana
coscienza, in quanto I'evoluto dovra essere sempre meno condizionato, cosi sempre minore sara il
numero delle sue limitazioni. Non avere limiti vuol dire, in teoria, essere liberi di fare quello che
si vuole. Ma accade all’evoluto di desiderare sempre piu intensamente di identificarsi in Dio, allora
la sua volonta tende a riconoscersi nel Volere Divino, e cio che lui desidera € :” Che sia fatta la Sua
Volonta”. Tutto questo riguarda pero I'intimo di ognuno, solo lui puo sapere, se veramente ha fatto
una scelta. Per chi vede le cose da fuori, ovvero secondo la storia generale, appare un’unica

successione di fotogrammi e quella prende come vera. La teoria delle Varianti ci induce pero ad

4



avere il dubbio che: non e detto, che nell’intimo della coscienza dell’individuo, le cose siano andate,
quali un osservatore esterno crede.

* %k

Kempis: “Inoltre, questa affermazione, prima di tutto non deve farci intendere che il manifestato sia
stato pensato, progettato, realizzato ad hoc da Dio come un momento esterno alla Sua esistenza,
perché il manifestato forma parte integrante dell'esistenza di Dio, della Sua Natura, della Realta
divina. Un Dio assoluto che sia considerabile in due momenti: uno in cui é privo della Sua creazione,
emanazione, manifestazione ed uno in cui ne é completo, sara un'immagine mistica meravigliosa,
ma filosoficamente é un assurdo. In secondo luogo affermare che tutto esiste in funzione delle scelte
individuali, significa implicitamente affermare I'esistenza delle scelte, e data la Natura di Dio che
comprende in Sé tutto quanto esiste, senza successione fra potenza ed atto, se le scelte esistono non
possono che essere reali possibilita, pit che possibili realizzazioni, come Diodoro Cromo suggerisce.
E come potrebbe esserlo, se non con le varianti? L'affermazione che tutto esiste in funzione delle
scelte individuali, é un'affermazione limitativa perché limita il numero delle varianti alle effettive
scelte dell'individuo, non a quelle teoriche e supposte, ma é un'affermazione confermativa
dell'esistenza delle scelte e percio delle varianti.”

* %k %k

L’esistenza di un Dio assoluto comporta, che niente puo essere fuori da Dio. Quindi se per I'individuo
ci deve essere una possibilita di scelta, devono per forza esistere in Dio le varianti, essere reali, e
non soltanto come delle semplici possibilita. Possiamo porci a questo punto il problema di cosa
accada agli spezzoni di fotogrammi non scelti dall’individuo nella variante. Infatti, perché se una
scelta deve esserci, questa deve essere effettiva, quindi perché questa sia reale, i percorsi rispetto
all’Assoluto devono essere identici e non diversificati, in quanto uno percepito e gli altri no. I
Maestro, in seguito, comporra questa incongruenza logica, spiegando, che dal punto di vista
dell’Assoluto, sono tutti identici, perché & la coscienza cosmica, che percepisce quelli non scelti
dall’individuo, rendendoli cosi tutti fra loro perfettamente uguali.

* %k %

Kempis: “Alcuni di voi trovano difficolta ad ammettere |'esistenza della varianti, perché pare a loro
che esse costituiscano un inutile sciupio contrario ad ogni principio economico. lo non entro nel
merito di cio che si puo ritenere utile o inutile, perché sono convinto che tutto quanto esiste ha una
ragione d'esistenza e percio, da questo punto di vista, tutto é utile. Ma a parte il fatto che questo
rigore economico é piu proprio di un severo determinismo che di un determinismo relativo,
identificabile con un relativo contingentismo quali noi li propugniamo, e che il severo determinismo
gia da tempo é stato posto in crisi dalla scoperta in fisica del principio di indeterminazione, ma a
parte tutto questo, ammettiamo pure che tutto esista nel rispetto di questo vostro presunto rigore
economico. Allora lo stesso rigore lo si dovrebbe trovare non dico nel mondo umano — dove la
mancanza potrebbe attribuirsi alla natura dissipatrice dell’'uomo — ma almeno nel mondo naturale.
Ebbene, domandate ai biologi se in natura si riscontra questo rigoroso principio economico, o se

5



piuttosto — fra tante realizzazioni — non sia una sola quella che si concretizza. Dunque, secondo il
vostro ragionamento, tutte le altre che iniziano a realizzarsi, ma che non si completano, costituiscono
un inutile sciupio. Ebbene, se questo é vero, lo sciupio esiste indipendentemente dalle varianti; ma
se di sciupio non si tratta, non lo é neppure quello delle varianti che affermano I'indipendenza
relativa dell’individuo in una marea di cause concatenate. Vi pare poco? Forse tutto questo non sara
logico, ma allora ditemi qual é la vostra logica.”

* %k %

Alcuni uditori hanno probabilmente fatto al Maestro Kempis I'obbiezione, che le varianti possono
essere uno sciupio nell’economia del cosmo, dal momento che, alla conclusione del ramo della
variante, il sentire di coscienza realizza lo stesso livello evolutivo al quale giunge seguendo il ramo
rappresentato dallo spezzone di variante non scelto. Ma se si guarda il mondo della natura, dove
I’evoluzione della forma € preminente, la crescita per tentativi & quasi la norma. Percid non c’é da
meravigliarsi se modalita analoghe le troviamo per lo sviluppo della coscienza nel regno umano.
Quindi nessuno spreco c’e mai nell’Esistente, perché ogni pur minima cosa e importante, avendo un
intimo significato volto al fine dell’evoluzione.

% %k %

Kempis: “Il discorso che noi facciamo sulle varianti, é valido nella misura in cui é necessario che, per
incrementare I’evoluzione individuale, 'uomo debba essere effettivamente — anche se relativamente
— libero. Ma da che cosa possiamo arguire che la liberta é necessaria ad incrementare I’evoluzione
dell’'uomo? Passando in rassegna le varie specie naturali, si osserva come le specie dotate di
maggiore autonomia siano quelle che hanno un grado maggiore d’espressione. Fra la vita di una
pianta che per voi uomini, fino a qualche anno fa era considerata priva di sensibilita, e la vita di un
animale vertebrato, la differenza di autonomia e di espressione é evidente. V’é dunque un legame
fra autonomia ed espressione; quanto piu una vita esprime, pit é autonoma e viceversa. Non solo,
ma v’é un legame fra autonomia, espressione ed evoluzione. Infatti se si ammette che ciascuna
forma divita esprime un quid psichico o di mente, si deve ammettere che il quid espresso dalla pianta
e meno evoluto di quello espresso da un animale vertebrato, proprio come l‘autonomia e
I'espressione. Sicché, personalmente, posso con ragione credere che privando un esser della sua
autonomia, lo si priva non solo della sua possibilita di esprimere, ma anche della sua possibilita di
evolvere. Non per nulla in fisiologia é risaputo che I'esercizio autonomo reca sviluppo; e che cos’é
I'autonomia del mondo naturale se non I'analogo della liberta nel mondo umano? Dunque privando
I'uomo della sua liberta, lo privo della sua possibilita di evolvere? Attenti! In che misura é vera questa
affermazione? L’essere relativo non nasce forse nella limitazione? Ed il karma, che qualunque sia
reca coscienza, non é forse sottoposizione ad un effetto, e quindi coercizione? Dunque anche i fattori
coercitivi recano sviluppo. Certo ma lo recano quali contrari della liberta. L’individuo dall’ambiente
ha degli stimoli; dai suoi istinti naturali riceve questi stimoli. Ma é proprio dal soggiacere a questi
stimoli o dal resistere ad essi che nasce l'esperienza, la maturazione, la coscienza. Dunque
I’evoluzione é il frutto di una misurata dualita: coercizione, liberta. Una delle tante dualita che
rendono possibile la vita degli esseri nel mondo della percezione.”



* %k %

L'alternarsi degli opposti & cio, che permette attraverso alla sintesi, I'evoluzione della vita. Cosi, per
la coscienza dell’'uomo, liberta e costrizione ne consentono la crescita. La variante e il mezzo, ideato
dalla Natura, per dare la possibilita alla coscienza dell’essere umano, diavere quei margini diliberta,
che la liberano dai rigidi vincoli del determinismo della legge di causa ed effetto. Liberta vuol dire
non soggiacere agli stimoli, che i veicoli inferiori imporrebbero, in quanto meccanismi
automatizzati, privi di qualsiasi forma di autonoma consapevolezza. Non soggiacere ad essi € lo
sforzo che la coscienza dovrebbe fare, per affrancarsi dalle limitazioni, che li hanno creati. Infatti
sono le limitazioni del sentire di coscienza, che ne restringono la consapevolezza e gli impediscono
di rendersi conto della sua reale natura divina.

* %k %k

Kempis: “Riassumendo: il mondo umano, al pari di tutto cio che <diviene> e conciliabile con il Dio
Eterno Presente solo se si comprende che il <divenire> non é reale, é un’illusione della percezione
soggettiva; che tutto esiste gia in modo da assicurare la liberta dell’individuo ove e quando questo
sia necessario, per mezzo delle varianti che esistono in funzione delle effettive scelte individuali. I
mondo umano creduto oggettivo é costituito dall’insieme delle soggettivita. Questa base comune,
costituita dai punti di contatto delle soggettivita, fa si che le percezioni individuali non siano
disarticolate le une dalle altre, ma al tempo stesso non impedisce che siano realizzate pit versioni
della realta umana per mezzo delle varianti che sono punti di disgiunzione della soggettivita. Punti
di contatto, punti di disgiunzione: un’altra dualita del mondo della percezione. Tutto questo realizza
in varie misure la liberta individuale che e sempre relativa ed e sempre proporzionale all’evoluzione.
Liberta ed evoluzione sono strettamente connesse, come lo sono evoluzione e legge di causa e di
effetto. Nel mondo della percezione, |'esercizio della propria autonomia reca evoluzione
direttamente o indirettamente, per mezzo dell’effetto coercitivo. Una pit grande evoluzione
consente una pitu grande autonomia, con il progressivo identificarsi della volonta individuale con la
volonta divina — per dirla in un termine mistico — che poi é la finalita del Tutto.”

* % %k

In sintesi: con il crescere dell’evoluzione aumentano le possibilita di progresso ed in parallelo il
numero delle varianti, mentre all’inizio il determinismo & massimo, ovvero le varianti quasi non ci
sono. Invece nei piani del sentire non esistono percorsi alternativi, anche se qui l'individuo e
perfettamente libero, perché ora la sua volonta s’identifica con la volonta divina. Per chi ha la sua
consapevolezza nei piani della dualita, la realta appare in divenire e si presenta inconcepibile la
dimensione dell’essere. La teoria dei fotogrammi come insegnata dai Maestri del Cerchio rende
plausibile, mediante la logica, alla mente umana la Realta in essere, cosi anche la teoria delle varianti
e per logica facilmente accettabile, anche se a prima vista, pud apparire sconvolgente.

* % %k

Kempis: “Dunque quello delle varianti € un momento della struttura cosmica che va dalle soglie

dell’incarnazione umana per spegnersi con il progressivo identificarsi della volonta dell’individuo con
7



la finalita del Tutto. Cioé termina allorché I'individuo abbandona la ruota delle nascite nel mondo
della percezione. In questa fase particolare dell’esistenza individuale, allorché 'uomo puo sottrarsi
agli stimoli e agli istinti animali, ma ancora non ha coscientemente indirizzata la sua volonta con la
finalita del Tutto, é essenziale per lui : a) poter disporre di scelte effettive, cioé di realta alternative
effettivamente realizzabili nel senso di Diodoro Cromo; b) che la sua scelta rimanga sua, cioé
indeterminata per tutti tranne che per lui; c) che la scelta non interferisca nella storia generale — cioé
quella comune a tutti gli altri — la quale rimane quella che é, qualunque sia I’'opzione che I'individuo
decide. Lo strumento delle varianti soddisfa tutte queste condizioni. Tuttavia, talvolta e piu facile
capire il principio che non come le cose effettivamente sono articolate. Talaltra é piti convincete
conoscere l’attuazione pratica che non i criteri fondamentali. La méta é comprendere: per
raggiungerla ognuno scelga il punto di vista che gli € connaturale.”

% %k %

La teoria delle varianti come e stato dimostrato dal Maestro Kempis ha tre caratteristiche
fondamentali che la rendono veramente esauriente e completa, e cioe 1° Che le scelte sono reali
e non soltanto ipotizzate. 2° Che la scelta che un individuo fa & personale e sconosciuta agli altri .3°
Che la scelta individuale non interferisce con la storia generale. Tenendo presente che non e
possibile sapere quando siamo posti davanti ad una vera e proprio variante, ci troviamo nella
condizione di sentirci completamente liberi anche se ben sappiamo che questa liberta pud non
esserci. In fine come interpretare e vivere la teoria delle varianti € assolutamente individuale,
perché tutto dipende dal punto di vista secondo il quale la guardiamo e questo e assolutamente
soggettivo sia pure parziale.

* % %k



