
1 
 

LE RELIGIONI 

Brano tratto dal libro PER UN MONDO MIGLIORE,1 pp. 85-87 

                                                                               

Claudio: “Parlare di religione in un tempo in cui questo termine ha assunto un significato che oserei 

definire contrario al progresso e all’emancipazione dell’uomo, può sembrare vano, se non addirittura 

dannoso. Tuttavia, anche restando in una simile severità di giudizio, non si può disconoscere che le 

religioni hanno costituito un tessuto sociale di grande valore. Naturalmente mi riferisco più alle 

religioni che predicano le buone relazioni tra gli uomini, che a quelle che si limitano a cercare un 

rapporto tra l’uomo e la divinità. Le religioni primitive, per esempio, con una serie di riti e di 

prescrizioni cercano di instaurare un rapporto fra gli individui e gli Dei; ed anche questo, in una certa 

misura, costituisce un supporto sociale; ma non così importante come quello costituito dalle religioni 

che fanno dell’amore al prossimo, dell’aiuto reciproco, della solidarietà, un comandamento primario. 

Ciò non significa che le religioni, in senso assoluto, conoscano una graduatoria di importanza, che 

certe siano più importanti di altre. Ciascuna ha un suo contenuto che è valido per gli individui che la 

seguono. Ciascuna serve ad impostare in determinato modo le esperienze dei propri fedeli. Se si 

confrontano le varie religioni, si scoprono grandi punti di contatto, ma anche sensibili differenze di 

principio. Sul piano personale, ciascuna può piacere più o meno, ma è certo che ognuna di esse ha 

un particolare contenuto, ed è quello che imposta in una certa maniera le esperienze dei propri fedeli, 

esperienze valide per la evoluzione spirituale. Il punto centrale del mio discorso è che se gli uomini 

pratici, positivi, razionali, vogliono considerare  le religioni fra le cose ormai superate, in un tempo 

in cui tutto deve essere sostenuto dalla logica e giustificato dalla utilità pratica, non c’è dubbio che 

quella parte di quelle religioni che predica l’amore al prossimo, la solidarietà, lo scambievole aiuto, 

conserva valore ancora oggi: è ancora attuale rispetto ad altre parti che si limitano ad affermare 

principi di fede. Per esempio: l’assunzione al cielo della Madre di Cristo: un cattolico vi crede, anzi, 

deve credervi, ma questo non ha un riflesso diretto nella costruzione della società, a meno che il 

cattolico non imbracci il fucile per difendere la sua fede. Se invece parliamo di principi, a cui ora ho 

accennato, di solidarietà fra gli uomini, di aiuto reciproco, parliamo di principi che conservano una 

utilità pratica ancora nella vita di oggi. Perciò le religioni che quei principi predicano come di primaria 

importanza, debbono essere rivalutate e, con esse, noi che degli stessi principi vi parliamo. Ma il 

nostro è forse un dire e ripetere le cose già ripetute da centinaia e centinaia di anni? L’insieme dei 

principi etici, imposti in nome di una autorità spirituale e con la minaccia di un castigo – cioè senza 

farne comprendere la ragione d’essere per il singolo e la collettività – ha determinato tutte le 

alienazioni di cui è piena la storia. Il “ non fornicare “ di Mosè, imposto senza comprenderne la 

ragione ed i limiti, ha determinato le nevrosi sessuali che – secondo Freud – sono la causa unica 

dell’umana crudeltà e ferocia. Ma l’uomo ha il dovere di farsi delle domande logiche, anche in una 

materia irrazionale come quella religiosa, e di chiedersi se veramente tutto il problema religioso, per 

l’individuo, può risiedere in una scelta individuale. Perché – vedete – finché si tratta di fare o non 

 
1 PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per l’Umanità di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1981. 



2 
 

fare qualcosa, allora la volontà individuale può essere determinante; ma quando si tratta del 

desiderio- come non desiderare la roba d’altri, non desiderare la donna d’altri – la volontà può servire 

solo a non tradurre in pratica il desiderio; ma il desiderio rimane. Eppure noi affermiamo che l’uomo 

può superare i propri desideri egoistici. Diversamente da così, i grandi destini spirituali a cui è 

chiamato l’uomo dovrebbero identificarsi in un atteggiamento esteriore, in un altruismo costruito, 

artefatto, e l’uomo rimanere invece nel suo intimo, un pozzo di egoismo. Ma l’amore al prossimo del 

Cristo non può essere inteso come un mostrarsi agnelli e rimanere , nell’intimo, lupi feroci. Si è 

altruisti quando si “sente” in termini di altruismo, non quando ci si comporta come tali. Il comportarsi 

e non essere crea tutte quelle nevrosi che affliggono il singolo e la società. Ebbene, noi vogliamo 

aiutarvi ad “essere”. Oggi, specialmente, voi che ci ascoltate e ci accettate, non è più sufficiente che 

abbiate  un “comportamento” altruistico; è necessario che trasformiate il vostro intimo tanto da 

“essere” altruisti. Le leggi e le imposizioni dall’esterno non servono più a imbrigliare l’egoismo 

dell’uomo; perciò è indispensabile che ognuno modifichi se stesso, se non vuole che la società diventi 

un triste spettacolo di indifferenza, crudeltà, insensibilità. Ma soprattutto è importante che questa 

trasformazione avvenga in un modo del tutto semplice e non alienante. Allora, se utile è seguire il 

comandamento che affratella gli uomini, ancora più utile sarà seguirlo serenamente, nell’armonia 

interiore, liberi da ogni violenza a se stessi. Lo scopo per il quale veniamo fra voi non è quello di 

ripetere i fin troppo ripetuti “ideali morali”, ma quello di portarvi una parola nuova, semplice, 

efficace e, soprattutto, che si realizzi per ognuno quello che, per secoli, è stato conquista di pochi. 

                                                                                              Pace a voi!” 


