
1 
 

L’IO E L’ESSERE 

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 270-272 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Kempis: “Questa sera vorrei limitarmi a fare delle semplici considerazioni lasciando a voi trarre le 

conclusioni che più vi sembrano logiche. Il discorso che voglio fare riguarda la consapevolezza di sé: 

il sentirsi d’esistere. L’uomo limita se stesso alla propria consapevolezza; l’antico “Cogito ergo sum” 

solo ora comincia ad essere rivalutato, o meglio ridimensionato, in seguito all’ipotesi che l’esistenza 

non sia tutta contenuta nel pensiero consapevole. Ed in effetti l’essere va oltre il pensiero, oltre la 

facoltà di pensare. Ma di fatto, nell’uomo comune, il senso della propria esistenza è ancora tutto 

legato all’io. Perciò da qui noi dobbiamo cominciare. Non è la prima volta che c’interessiamo dell’io, 

altre volte ne abbiamo parlato; ora da un punto di vista etico, ora analitico, fino ad affermare che 

nella struttura dell’individuo l’io non esiste. Infatti se, come abbiamo detto la volta scorsa, in Realtà 

esiste solo l’unità, allora il senso dell’io, del sentirsi diversi e distinti appartiene all’apparenza. Se in 

effetti siamo un solo essere, allora il senso dell’io che si oppone al non-io non ha fondamento. <Ma 

- direte voi- da questo punto di vista, dal punto di vista della realtà oggettiva, null’altro esiste, 

oggettivamente, se non Dio; e perciò non solo non esiste l’io, ma neppure l’individuo intesi come ente 

reale, preso a sé, distinto da ogni altro della medesima specie>.” 

*** 

Riguardo all’esistenza dell’io, può essere facile concludere per via strettamente logica, che l’io  non 

esiste, dal momento che la Realtà è unitaria, e quindi il molteplice rappresentato anche dall’io, non 

può realmente esistere. Quello di cui invece possiamo dire di essere in grado di verificare è il sentirsi 

d’esistere. Ma questa consapevolezza non può essere soltanto frutto della mente, perché altrimenti 

l’avremmo a fasi alterne, a volte sì, quando la mente è attiva, a volte no se la mente è distratta, 

confusa o semplicemente in stato di quiete. Invece il senso d’esistere non viene mai meno. Vuol dire 

quindi che proviene da qualcosa che va oltre il pensiero. Viene da una realtà, che intuiamo, lo 

trascende, ma che non ha bisogno dell’io.   

*** 

Kempis: “Non c’è dubbio. Ma ciò che intendo significare  è che pur restando nell’ambito del relativo 

e quindi del molteplice e del soggettivo, l’io non fa parte della struttura dell’individuo, essendo il suo 

modo di concepire la Realtà, un’opinione derivante da un’errata percezione del reale. Da ciò si 

comprende che con io noi intendiamo qualcosa di diverso dall’io filosofico che sta a designare il 

soggetto pensante e cosciente delle proprie modificazioni; o dell’Ego della psicanalisi inteso come 

principio della coscienza, su cui agiscono le due forme inconsce Es o Id ossia le tendenze ereditarie 

ed istintive, e il super-io, ossia il complesso delle regole morali. Per noi l’io è il principio della 

consapevolezza contenuta o, se preferite, non ancora liberato da una concezione dualistica della 

Realtà.  Dicendo che l’io non fa parte della struttura dell’individuo, intendiamo significare che il 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

principio della consapevolezza può esistere o meglio ancora, è votato ad esistere al di là della 

concezione io  non-io. Per noi – ancora una volta lo ripetiamo -  l’individuo non è un io che <sente> , 

ma un  <insieme di sentire>.” 

*** 

La chiave di tutto è la consapevolezza, che in parte è dovuta alla mente, ma che ha la sua radice che 

discende dall’anima,  meglio ancora dal sentire di coscienza. E’ il sentire, che le dà  tale capacità, ed 

è questa la ragione per la quale, anche quando la mente è ferma, il sentirsi d’esistere non viene mai 

meno. Questo sentirsi d’esistere non rappresenta un individuo, ma è l’insieme di tanti stati d’essere 

legati fra loro in una  successione logica, che dà l’impressione di un’unità, la quale al contrario, 

proprio non esiste nella dimensione del relativo. L’unità trova invece la sua realizzazione attraverso 

al passaggio di stati di coscienza, che scivolano l’uno dentro l’altro, e si fondono fra loro, sfociando 

alla fine nell’ultima ed estrema Unità  ovvero la Coscienza Assoluta. Questo è l’enigma della 

identificazione della molteplicità nell’Uno.   

*** 

Kempis: “Allora da che cosa nasce il senso dell’io? E’ chiaro che parlare di io, significa parlare di 

livello di evoluzione umana. Nel superuomo, cioè in colui che ha già lasciato la ruota delle nascite e 

delle morti, non esiste più l’io,  ma ciò non significa che non esista la consapevolezza di sé. L’io nasce 

innanzi tutto dalla limitata percezione che l’uomo ha; ossia dal ristretto campo della sensibilità 

ricettiva. Se l’uomo ha fame non si sfamerà vedendo mangiare un altro. Da ciò nasce la convinzione 

che il proprio essere non si estenda oltre la possibilità di ricezione consapevole. Nasce la distinzione 

fra ciò che colpisce direttamente e quello di cui non si ha cognizione. V’è poi il ricordo che, tenendo 

ben presenti le esperienze consumate ed i limiti entro cui esse toccano, contribuisce a ben identificare 

il campo della propria ricezione e quindi alimenta, così, il senso di separatività. Inoltre il ricordo crea 

la continuità dell’io nel tempo. < La tal cosa è accaduta a me >.  Ora, se voi pensate a quando eravate 

dei fanciulli, voi pensate ad un dato momento della vostra esistenza; eppure i fanciulli che eravate, 

erano ben diversi dagli uomini che siete. V’è differenza nelle azioni, negli interessi, nei desideri, nelle 

emozioni, quasi che si trattasse di un altro essere; ma il ricordo vi garantisce che si tratta di voi stessi. 

Se qualcuno vi dicesse che avete avuto una vita in precedenza all’attuale, certamente questo fatto 

vi incuriosirebbe, ma la prova di ciò potrebbe venirvi solo dal ricordare quella vita. Eppure quante 

azioni di questa attuale esistenza  non ricordate, e non v’è dubbio che voi le avete compiute!” 

*** 

L’io, come reale struttura del sentire di coscienza, non esiste. Il senso dell’io nasce dal ricordo e dalla 

limitata percezione dell’uomo. Nell’attuale livello di evoluzione dell’umanità, la conoscenza 

proviene essenzialmente dai sensi fisici, da essi nasce la ristretta consapevolezza. Le possibilità di 

comprensione  per ciascuno, non vanno oltre lui stesso; ciò che è oltre, appartiene ad un'altra realtà, 

cioè ad un non-io. All’esistenza del non-io, per logica, deve conseguire la nascita del senso dell’io. 

Derivando tutto ciò dai sensi, l’immagine del reale, che ne viene fuori, non può che essere illusoria. 

La memoria poi, rafforza  il senso dell’ io, proiettandolo dallo spazio nel tempo, perché lo fa esistere 



3 
 

nelle dimensioni di passato e di futuro, facendogli mantenere un’identità oltre il presente. Ciò, che 

invece mantiene sempre immutata se stessa, è la consapevolezza del sentire di esistere, perché è 

propria della coscienza stessa, la cui esistenza è eterna.  

*** 

Kempis: “Dunque il ricordo, che secondo voi garantisce la continuità del vostro essere, quando 

manchi, non prova che questa continuità non vi sia. Se parlo del ricordo è perché voi date tanta 

importanza ad esso al fine dell’identificazione di voi stessi. Il ricordo, come ho detto, vi garantisce 

che voi continuate nel tempo. Ma è un errore collegare se stessi al ricordo; la continuità sta nello 

stesso sentire d’essere, nell’essere in sé che non cessa, e non può cessare d’essere. Il ricordo perisce, 

si può anche dimenticare che si è o chi si è stati, come nei casi di totale amnesia; ma il sentirsi d’essere 

non cesserà mai. E questo sentirsi d’essere non è destinato a perire come perisce il ricordo, ma ad 

ampliarsi sempre di più, fino a sussistere indipendentemente dai pensieri, dai desideri,dalle 

sensazioni; anzi, nel silenzio di questi, ad espandersi talmente da abbracciare tutto quanto l’io 

esclude: il non-io. La vostra esistenza futura, quindi, non prevede la continuazione delle vostre 

limitazioni, della ristretta concezione dualistica che voi avete della realtà, dell’io che è limitazione, 

ma l’espansione del vostro essere, l’effusione, la comunione con tutto quanto esiste.” 

*** 

La memoria è uno strumento utilissimo per la vita ordinaria, l’io se ne serve continuamente. Per 

valutarne l’importanza,  basta vedere il dramma, che vivono coloro che la perdono. Ma questa è 

destinata a finire, se non in una stessa vita certamente da una vita all’altra. Essa è una facoltà che 

riguarda i veicoli del mondo della percezione, ma la nostra vera realtà non risiede, né nel corpo 

fisico,  né nel corpo astrale né in quello mentale. La nostra reale essenza è il sentire di coscienza e 

la sua più elementare facoltà è  il sentirsi d’esistere. E’ per questo che tale capacità  non viene mai 

meno, anche quando la consapevolezza, che per noi nasce dai veicoli inferiori, cessa di sostenerci, 

come può  avvenire nello stato di coma  o semplicemente nel sonno. Il sentirsi d’esistere è quindi la 

prova della nostra eternità, e quando le limitazioni, che annebbiano la coscienza saranno superate 

e la dualità verrà annullata, allora si concretizzerà l’identificazione con l’unità del Tutto . 

*** 

Kempis: “Ora, se la considerazione che il non ricordare un dato momento della propria esistenza non 

significa che quel momento non sia stato vissuto, la si sposta dal ricordo alla consapevolezza del 

presente, se ne deduce che il fatto che nel presente non si sappia o non si <senta> qualcosa, non 

significa che questo <qualcosa> non faccia parte di se stessi. In altre parole: premesso che l’essere 

uomo va ben oltre l’io, sia inteso come soggetto pensante che come principio della consapevolezza 

– perché l’essere ha una parte inconscia e ciò è ormai universalmente accettato, tanto che stima la 

parte inconsapevole assai più grande di quella consapevole – vi domando fino a che punto è vera ed 

è giusta la concezione che si ha della realtà , basata unicamente sul ricordo e sulla consapevolezza 

del presente? Può nascondere quella parte inconscia dell’essere qualcosa che modifichi totalmente 

la concezione della realtà secondo lo schema io-non io? E cosa  vi accadrebbe se – come dopo il 



4 
 

trapasso vengono ritrovati i ricordi di precedenti incarnazioni – ad un dato punto della vostra 

esistenza  di individui trovaste non la consapevolezza d’essere stati qualcun altro, ma la 

consapevolezza d’essere qualcun altro ? Che so ? D’essere l’aggressore e l’aggredito, d’essere 

insomma tutto quanto una concezione ristretta, che voi avete attualmente, vi fa escludere di essere. 

D’essere io e non io? Meditate su questi interrogativi. Vi aiuteranno ad avvicinarvi ad un nuovo modo 

di concepire la realtà.” 

*** 

Questa esortazione a meditare  del Maestro Kempis sulle affermazioni paradossali, che finora ha 

fatto,può essere per noi molto utile per capire noi stessi e la realtà alla quale apparteniamo. Che 

vuol dire “Essere l’aggressore e l’aggredito” ? Forse vuole farci intendere che l’io , nel quale siamo 

radicati, ed al quale tanto teniamo, non esiste. Affermazione questa, che dall’inizio di questa lezione, 

il Maestro continua a ripetere. La meditazione su tale testimonianza, può diventare nostra 

esperienza di vita,  essenza della nostra vita. Allora ne viene, che noi e gli altri siamo tutt’uno, ovvero 

“Ama il prossimo tuo come te stesso “ . Infatti non c’è distinzione tra me e quello che penso sia  il 

mio prossimo.   

*** 


