L’IO E L'ESSERE
Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 270-272
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Questa sera vorrei limitarmi a fare delle semplici considerazioni lasciando a voi trarre le
conclusioni che pit vi sembrano logiche. Il discorso che voglio fare riguarda la consapevolezza di sé:
il sentirsi d’esistere. L’uomo limita se stesso alla propria consapevolezza; I'antico “Cogito ergo sum”
solo ora comincia ad essere rivalutato, o meglio ridimensionato, in sequito all’ipotesi che I’esistenza
non sia tutta contenuta nel pensiero consapevole. Ed in effetti I’essere va oltre il pensiero, oltre la
facolta di pensare. Ma di fatto, nell’'uomo comune, il senso della propria esistenza é ancora tutto
legato all’io. Percio da qui noi dobbiamo cominciare. Non é la prima volta che c’interessiamo dell’io,
altre volte ne abbiamo parlato; ora da un punto di vista etico, ora analitico, fino ad affermare che
nella struttura dell’individuo I'io non esiste. Infatti se, come abbiamo detto la volta scorsa, in Realta
esiste solo I'unita, allora il senso dell’io, del sentirsi diversi e distinti appartiene all’apparenza. Se in
effetti siamo un solo essere, allora il senso dell’io che si oppone al non-io non ha fondamento. <Ma
- direte voi- da questo punto di vista, dal punto di vista della realta oggettiva, null’altro esiste,
oggettivamente, se non Dio; e percio non solo non esiste I'io, ma neppure I'individuo intesi come ente
reale, preso a sé, distinto da ogni altro della medesima specie>.”

% %k %

Riguardo all’esistenza dell’io, puo essere facile concludere per via strettamente logica, che I'io non
esiste, dal momento che la Realta e unitaria, e quindi il molteplice rappresentato anche dall’io, non
puo realmente esistere. Quello di cui invece possiamo dire di essere in grado di verificare € il sentirsi
d’esistere. Ma questa consapevolezza non puo essere soltanto frutto della mente, perché altrimenti
I'avremmo a fasi alterne, a volte si, quando la mente ¢ attiva, a volte no se la mente é distratta,
confusa o semplicemente in stato di quiete. Invece il senso d’esistere non viene mai meno. Vuol dire
quindi che proviene da qualcosa che va oltre il pensiero. Viene da una realta, che intuiamo, lo
trascende, ma che non ha bisogno dell’io.

* % %k

Kempis: “Non c’é dubbio. Ma cio che intendo significare é che pur restando nell’ambito del relativo
e quindi del molteplice e del soggettivo, I'io non fa parte della struttura dell’individuo, essendo il suo
modo di concepire la Realta, un’opinione derivante da un’errata percezione del reale. Da cio si
comprende che con io noi intendiamo qualcosa di diverso dall’io filosofico che sta a designare il
soggetto pensante e cosciente delle proprie modificazioni; o dell’Ego della psicanalisi inteso come
principio della coscienza, su cui agiscono le due forme inconsce Es o Id ossia le tendenze ereditarie
ed istintive, e il super-io, ossia il complesso delle regole morali. Per noi I'io é il principio della
consapevolezza contenuta o, se preferite, non ancora liberato da una concezione dualistica della
Realta. Dicendo che I'io non fa parte della struttura dell’individuo, intendiamo significare che il

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



principio della consapevolezza puo esistere o meglio ancora, € votato ad esistere al di la della
concezione io non-io. Per noi — ancora una volta lo ripetiamo - I'individuo non é un io che <sente>,
ma un <insieme di sentire>.”

* % %k

La chiave di tutto & la consapevolezza, che in parte & dovuta alla mente, ma che ha la sua radice che
discende dall’anima, meglio ancora dal sentire di coscienza. E’ il sentire, che le da tale capacita, ed
€ questa la ragione per la quale, anche quando la mente & ferma, il sentirsi d’esistere non viene mai
meno. Questo sentirsi d’esistere non rappresenta un individuo, ma e I'insieme di tanti stati d’essere
legati fra loro in una successione logica, che da I'impressione di un’unita, la quale al contrario,
proprio non esiste nella dimensione del relativo. L'unita trova invece la sua realizzazione attraverso
al passaggio di stati di coscienza, che scivolano I'uno dentro I'altro, e si fondono fra loro, sfociando
alla fine nell’'ultima ed estrema Unita ovvero la Coscienza Assoluta. Questo € I'enigma della
identificazione della molteplicita nell’Uno.

* %k %k

Kempis: “Allora da che cosa nasce il senso dell’io? E’ chiaro che parlare di io, significa parlare di
livello di evoluzione umana. Nel superuomo, cioé in colui che ha gia lasciato la ruota delle nascite e
delle morti, non esiste piti I'io, ma cio non significa che non esista la consapevolezza di sé. L’io nasce
innanzi tutto dalla limitata percezione che I'uomo ha; ossia dal ristretto campo della sensibilita
ricettiva. Se 'uomo ha fame non si sfamera vedendo mangiare un altro. Da cio nasce la convinzione
che il proprio essere non si estenda oltre la possibilita di ricezione consapevole. Nasce la distinzione
fra cio che colpisce direttamente e quello di cui non si ha cognizione. V’é poi il ricordo che, tenendo
ben presenti le esperienze consumate ed i limiti entro cui esse toccano, contribuisce a ben identificare
il campo della propria ricezione e quindi alimenta, cosi, il senso di separativita. Inoltre il ricordo crea
la continuita dell’io nel tempo. < La tal cosa é accaduta a me >. Ora, se voi pensate a quando eravate
dei fanciulli, voi pensate ad un dato momento della vostra esistenza; eppure i fanciulli che eravate,
erano ben diversi dagli uomini che siete. VV’é differenza nelle azioni, negli interessi, nei desideri, nelle
emozioni, quasi che si trattasse di un altro essere; ma il ricordo vi garantisce che si tratta di voi stessi.
Se qualcuno vi dicesse che avete avuto una vita in precedenza all’attuale, certamente questo fatto
vi incuriosirebbe, ma la prova di cio potrebbe venirvi solo dal ricordare quella vita. Eppure quante
azioni di questa attuale esistenza non ricordate, e non v’é dubbio che voi le avete compiute!”

* %k %k

L’io, come reale struttura del sentire di coscienza, non esiste. |l senso dell’io nasce dal ricordo e dalla
limitata percezione dell’'uomo. Nell’attuale livello di evoluzione dell’'umanita, la conoscenza
proviene essenzialmente dai sensi fisici, da essi nasce la ristretta consapevolezza. Le possibilita di
comprensione per ciascuno, non vanno oltre lui stesso; cio che € oltre, appartiene ad un'altra realta,
cioé ad un non-io. All'esistenza del non-io, per logica, deve conseguire la nascita del senso dell’io.
Derivando tutto cio dai sensi, 'immagine del reale, che ne viene fuori, non pud che essere illusoria.
La memoria poi, rafforza il senso dell’ io, proiettandolo dallo spazio nel tempo, perché lo fa esistere

2



nelle dimensioni di passato e di futuro, facendogli mantenere un’identita oltre il presente. Cio, che
invece mantiene sempre immutata se stessa, € la consapevolezza del sentire di esistere, perché e
propria della coscienza stessa, la cui esistenza & eterna.

* % %k

Kempis: “Dunque il ricordo, che secondo voi garantisce la continuita del vostro essere, quando
manchi, non prova che questa continuita non vi sia. Se parlo del ricordo e perché voi date tanta
importanza ad esso al fine dell’identificazione di voi stessi. Il ricordo, come ho detto, vi garantisce
che voi continuate nel tempo. Ma é un errore collegare se stessi al ricordo; la continuita sta nello
stesso sentire d’essere, nell’essere in sé che non cessa, e non puo cessare d’essere. Il ricordo perisce,
sipuo anche dimenticare che si é o chi si é stati, come nei casi di totale amnesia; ma il sentirsi d’essere
non cessera mai. E questo sentirsi d’essere non é destinato a perire come perisce il ricordo, ma ad
ampliarsi sempre di pit, fino a sussistere indipendentemente dai pensieri, dai desideri,dalle
sensazioni; anzi, nel silenzio di questi, ad espandersi talmente da abbracciare tutto quanto l'io
esclude: il non-io. La vostra esistenza futura, quindi, non prevede la continuazione delle vostre
limitazioni, della ristretta concezione dualistica che voi avete della realta, dell’io che é limitazione,
ma I'espansione del vostro essere, I’effusione, la comunione con tutto quanto esiste.”

* %k %k

La memoria & uno strumento utilissimo per la vita ordinaria, I'io se ne serve continuamente. Per
valutarne lI'importanza, basta vedere il dramma, che vivono coloro che la perdono. Ma questa &
destinata a finire, se non in una stessa vita certamente da una vita all’altra. Essa & una facolta che
riguarda i veicoli del mondo della percezione, ma la nostra vera realta non risiede, né nel corpo
fisico, né nel corpo astrale né in quello mentale. La nostra reale essenza ¢ il sentire di coscienza e
la sua piu elementare facolta € il sentirsi d’esistere. E’ per questo che tale capacita non viene mai
meno, anche quando la consapevolezza, che per noi nasce dai veicoli inferiori, cessa di sostenerci,
come pud avvenire nello stato di coma o semplicemente nel sonno. Il sentirsi d’esistere € quindi la
prova della nostra eternita, e quando le limitazioni, che annebbiano la coscienza saranno superate
e la dualita verra annullata, allora si concretizzera I'identificazione con 'unita del Tutto .

* %k %

Kempis: “Ora, se la considerazione che il non ricordare un dato momento della propria esistenza non
significa che quel momento non sia stato vissuto, la si sposta dal ricordo alla consapevolezza del
presente, se ne deduce che il fatto che nel presente non si sappia o non si <senta> qualcosa, non
significa che questo <qualcosa> non faccia parte di se stessi. In altre parole: premesso che I'essere
uomo va ben oltre I'io, sia inteso come soggetto pensante che come principio della consapevolezza
— perché I’essere ha una parte inconscia e cio € ormai universalmente accettato, tanto che stima la
parte inconsapevole assai piti grande di quella consapevole — vi domando fino a che punto é vera ed
e giusta la concezione che si ha della realta , basata unicamente sul ricordo e sulla consapevolezza
del presente? Puo nascondere quella parte inconscia dell’essere qualcosa che modifichi totalmente
la concezione della realta secondo lo schema io-non io? E cosa vi accadrebbe se — come dopo il

3



trapasso vengono ritrovati i ricordi di precedenti incarnazioni — ad un dato punto della vostra
esistenza di individui trovaste non la consapevolezza d’essere stati qualcun altro, ma la
consapevolezza d’essere qualcun altro ? Che so ? D’essere I'aggressore e l'aggredito, d’essere
insomma tutto quanto una concezione ristretta, che voi avete attualmente, vi fa escludere di essere.
D’essere io e non io? Meditate su questi interrogativi. Vi aiuteranno ad avvicinarvi ad un nuovo modo
di concepire la realta.”

* %k %

Questa esortazione a meditare del Maestro Kempis sulle affermazioni paradossali, che finora ha
fatto,pud essere per noi molto utile per capire noi stessi e la realta alla quale apparteniamo. Che
vuol dire “Essere I'aggressore e I'aggredito” ? Forse vuole farci intendere che I'io, nel quale siamo
radicati, ed al quale tanto teniamo, non esiste. Affermazione questa, che dall’inizio di questa lezione,
il Maestro continua a ripetere. La meditazione su tale testimonianza, pud diventare nostra
esperienza divita, essenza della nostra vita. Allora ne viene, che noi e gli altri siamo tutt’'uno, ovvero
“Ama il prossimo tuo come te stesso “ . Infatti non c’e distinzione tra me e quello che penso sia il
mio prossimo.

% %k %



