Monismo Pluralismo
Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,! pp. 272-276
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Noi ci siamo interessati di diversi quesiti importanti della filosofia quali — per menzionare
alcuni di quelli che ci hanno interessato — Realta ed apparenza, divenire ed essere. Ebbene, fra questi
occupa un posto preminente il <monismo-pluralismo> . Puo sembrare che questo dilemma sia da
relegare fra le inutili esercitazioni accademiche — e questo forse puo essere in parte vero — ma se
dalla soluzione del quesito ne risultasse prima di tutto una maggiore comprensione della realta in
cui ciascuno vive, e poi in che direzione muoversi per vivere armonicamente con questa realta, non
c’é dubbio che un simile approfondimento tornerebbe utile perché, vedete, se il Cosmo é
oggettivamente composto da una pluralita di mondi e di esseri, allora la partecipazione ai problemi
altrui e una questione di semplice solidarieta umana o spirituale; ma se il <tutto esistente > é una
Realta del tipo di quello concepito dal monismo spiritualistico, allora I’'amore al prossimo é qualcosa
di pit di un semplice precetto, anche se in ogni caso sempre da seguire.”

% %k %

Il problema, che il Maestro Kempis si propone di affrontare, & un antico e fondamentale quesito che
i filosofi si sono posti nei secoli. La sua soluzione ancora appartiene al campo della indeterminatezza.
E’ evidente che il Maestro si propone di dare a questa una concretezza che possa appagare il
ricercatore, perché le implicazioni pratiche di una sua soluzione sono molto discordanti, a seconda
che questa sia diretta in una direzione o in un’altra. E’ chiaro,infatti , come sia ben diverso (anche
dal punto di vista etico), pensare la Realta costituita da una pluralita di esseri, oggettivamente
esistenti ed a sé stanti oppure vederla quale unita indivisibile nella quale gli altri non sono reali, ma
soltanto immagini virtuali che noi stessi creiamo.

* %k %

Kempis:“ll campo ove é focalizzata I"attenzione, onde pervenire alla conoscenza, voi sapete che é
diverso fra cultura orientale e cultura occidentale. | due criteri sequiti ricalcano né piti né meno, lo
schema <io- non io> , disegnato dalla mente. L’<io> é il soggetto della conoscenza, il<non-
io>'oggetto. L’attenzione della cultura occidentale e concentrata, principalmente, alla ricerca della
oggettivita. Infatti cio che si pud analizzare, esaminare scientificamente é il <non-io>; mentre gli
orientali polarizzano la loro analisi sul mondo interiore del soggetto. | criteri, essendo sequiti I'uno
con l'esclusione dell’altro, non hanno portato ad una visione d’insieme di quel poco della Realta che
I'uomo puo cogliere, conducendo gli orientali a poco conoscere del mondo esterno all’<io>, e gli
occidentali, fino a pochi anni fa a poco sapere del mondo interiore del soggetto. Tutto questo
naturalmente dando per esatta la suddivisione della realta operata dalla mente secondo il criterio
<io- non jo>.Intendo dire che la mente lavora partendo da un postulato dualistico, nel senso che da
come dimostrata a priori ed oggettiva la dualita. Ma, in effetti, il dualismo <io- non io> e strutturale

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



nella Realta, oppure deriva unicamente da una percezione limitata ed inesatta di essa? Crediamo di
avere risposto a questa domanda parlando dell’<io>. In ogni caso torneremo su questo argomento
con delle considerazioni ad una prossima occasione. Ricordo solo brevemente che per noi I’<essere>
non & un io che <sente>, ma € un insieme di sentire; e quindi il senso dell’<io> risulta dal punto
d’incontro di due coordinate: I'ascissa, che sarebbe il senso di separativita proprio del <sentire> a
livello umano —I’<io> spaziale, potremo chiamarlo — e I'ordinata che sarebbe la memoria, cio che
crea la continuita dell’ <io> nel tempo e quindi potremmo chiamarlo I’io storico o temporale. Ma in
ogni caso la pluralita comprende ogni dualita, percio risolvendo il dilemma monismo- pluralismo, ne
consegue logicamente una risposta a livello generale di principio, valida anche per il dualismo <io -
non io>. Ma come pervenire a capo di questo dilemma?”

* %k %

Interessante questa immagine matematica dell’io, visto, non come un’unica entita, ma come un
insieme di punti, rappresentabili su un piano cartesiano, nel quale I'asse delle ascisse corrisponde
alla posizione spaziale dell'io, mentre I'asse delle ordinate, ne indica la collocazione temporale.
Quindi, il sentire di coscienza trova la sua posizione nello spazio-tempo, che € da noi vissuto, anche
se questo spazio-tempo, nella realta non esiste, perché e soltanto creazione-percezione di sentire
le cui limitazioni lo fanno apparire in quel modo. Ma il problema, che hanno posto i Maestri, € quello
del monismo-pluralismo, perché la sua soluzione & direttamente collegata al dualismo io-non io. E’
del tutto evidente, che se il pluralismo € illusione, anche il <non io> lo é.

% %k %

Kempis: “Non abbiamo la pretesa di risolverlo in senso assoluto; la soluzione radicale sta in campi
per ora a voi inaccessibili, tuttavia, intanto, abbiamo dato una risposta che sul piano logico e
filosofico, in breve, suona cosi: se si ammette una pluralita oggettiva, allora esiste un tempo
oggettivo, uno spazio vuoto, non un Dio ma pit Dei, ciascuno dei quali privo dei caratteri di
assolutezza, eternita, infinita, immutabilita ecc. ecc. , possibili se esiste oggettivamente solo I’Unita.
Ma oltre a questo, se si osservano certe manifestazioni chiamiamole ... , naturali, che hanno un
carattere indubbiamente unitario, si rileva come I’Unita risulti dalla confluenza di molteplicita, sicché
si puo ragionevolmente credere che cio che é a noi appare molteplice confluisca nell’Unita. Per
esempio: la consapevolezza, che ha un carattere cosi unitario, risulta I'insieme di tanti piccoli atti
istintivi della mente, cosi diversi che potrebbero essere prodotti da tante menti diverse da quella
consapevole. Cosa che non e. E questa consapevolezza non é linsieme di tante piccole
consapevolezze, ma ha un carattere a sé; tanto che certe sensazioni dolorose ben localizzabili, sono
localizzate solo di riflesso. Intendo dire che se, per esempio, una parte del suo corpo soffre, I'uomo
prima avverte un senso generale di malessere — é lui come unita che soffre - ed una frazione di
secondo dopo localizza la parte sofferente.”

* % %k

Il Maestro, con una serie di esempi di carattere psico-fisico, vuole farci capire, come quella che
appare per noi quale molteplicita, ha invece una natura unitaria, che a volte sfugge per la tendenza

2



al frazionamento dei sensi fisici. Grazie alla mente, la quale ha la capacita di rendere unitario quel
frazionamento, e possibile cogliere parzialmente la reale essenza unitaria delle cose. Naturalmente
siamo ancora molto lontani da intuire I'unita del Tutto, perché questa potra essere compresa solo
allorquando la mente sara abbandonata, in virtu del fatto, che le limitazioni ,che tengono legato il
sentire di coscienza alla dualita, saranno superate ovvero quando I'io, prodotto dalla mente, non ci
sara piu.

* %k %

Kempis: “Ancora: se voi chiudete alternativamente prima un occhio e poi I'altro, vi rendete conto
come ciascun occhio percepisca un’immagine diversa, cosi diversa che se le due immagini fossero
fotografate, le fotografie non sarebbero assolutamente sovrapponibili. Non solo, ma I'insieme delle
due immagini é un’immagine ancora diversa, un’immagine che ha una profondita. Ebbene, se si
analizza questo processo, ci si rende conto delle modalita secondo cui si svolge. Voi sapete meglio di
me che il vedere non é un processo tanto degli occhi quanto della mente. Un’immagine, in sé, é un
insieme di macchie, di colori, di chiari e scuri, di luce e d’ombra, di forme. E’ la mente che analizza
quelle macchie colorate e le trasforma in visione consapevole. lo non so se vi € mai capitato di
osservare un oggetto in scarse condizioni di visibilita e non riuscire a capire che cosa sia
quell’oggetto. Ebbene quando la vostra mente ha indovinato che cos’é quell’oggetto, anche la
visione pare piu nitida, sembra cioé che siano migliorate le condizioni di visibilita, cosa che non é
accaduta. Allora tornando alle nostre due immagini monoculari é chiaro che la mente esegue per
ciascuna di esse una distinta elaborazione, altrimenti non si avrebbero due immagini, ma si avrebbe
un duplice insieme di macchie di colore. E’ come cioé se ciascun occhio avesse una sua mente; non
solo, ma, siccome la visione simultanea é un’immagine con caratteristiche che vanno oltre la somma
delle caratteristiche delle due immagini, é chiaro che la mente — con una terza attivita — fonde le due
immagini precedentemente elaborate e le trasforma in una visione tridimensionale. Ora questa
fusione non avviene per una realta strutturale del corpo dell’luomo; avviene per un processo
mentale, vi é dunque un’azione unificatrice della mente, una sintesi percettiva che rende possibile il
carattere unitario della consapevolezza. Aggiungo che, perché questa fusione possa avvenire, é
indispensabile una condizione: la simultaneita della percezione.”

* %k %

| sensi, quali per esempio gli occhi, sono dei semplici rilevatori di alcune modificazioni che
avvengono sul piano fisico, vedil’emissione di onde elettromagnetiche nel caso della luce. Chi pero,
elabora ed interpreta queste emissioni, € la mente, che si serve sul piano fisico di un terminale,
ovvero il cervello. A sua volta, esso, € collegato ad un elaboratore, il corpo mentale, struttura fatta
di materia del piano mentale inferiore, costituita dai primi tre sottopiani di quel piano ed organizzati
secondo dei relativi archetipi. Il corpo mentale & costruito in funzione delle necessita del corpo
causale, costituito dalla materia del piano mentale superiore, formata dagli ultimi quattro
sottopiani di quel piano. In conclusione, si deve dire che € la mente che costruisce la grande illusione,
ovvero il film delle nostre vite. Non va pero dimenticato, che tutto origina dal sentire di coscienza.
E’ lui infatti, che, limitandosi, vela la sua vera natura, dando cosi corpo, a materie sempre piu dense,



costituenti i veicoli dei mondi inferiori. Ultima e piu densa, € la materia del piano fisico, esprimente
la massima limitazione delle possibilita creative- percettive del sentire.

* %k

Kempis: “Vedro di spiegarmi pit chiaramente con un altro esempio, un processo analogo al vedere:
il processo dell’udire. Voi sapete che la percezione simultanea di un rumore da parte dei due orecchi,
fra I'altro indica il punto spaziale di provenienza del suono. Se la percezione non é simultanea, si ha
un effetto eco, con perdita della possibilita di individuazione del punto spaziale di provenienza, sicché
la simultaneita della percezione da alla mente una consapevolezza che va oltre la somma delle
informazioni ricevute. Tutto questo é possibile perché la mente é una, nonostante svolga funzioni
cosi diverse che potrebbero essere prodotti di altrettante menti indipendenti, consegnate per la
sintesi finale alla mente consapevole. Come si suol dire, la mente svolge pit pari in commedia, crea
pit personaggi, ma e —e resta —una. Direte voi: < Che cosa centra questo discorso?>. Ebbene c’entra.
Ho cercato di porre in evidenza tre punti salienti e cioé: che nella sequenzialita appare diverso e
molteplice cido che in realta é uno: che nella simultaneita v’é fusione, che nella fusione v’e
trascendenza. Invero nella sequenza temporale, dove non esiste alcuna contemporaneita, gli uomini
appaiono diversi e divisi; si puo dire che la molteplicita si mostra in senso orizzontale e verticale.
Nella successione dei <sentire>, nel tempo del <mondo degli individui> - come lo abbiamo chiamato
- <sentire> analoghi sono contemporanei e, per questa simultaneita si fondono. Nel non tempo,
nell’assoluta simultaneita, tutto é comunione, fusione, unita, trascendenza dalla molteplicita. Che
cio sia vero la stessa logica lo conferma: infatti se la Realta fosse costituita in senso pluralistico — per
esempio alla maniera delle monadi di Leibniz — impossibile sarebbe coerenza. Tant’é vero che lo
stesso Leibniz per spiegare armoniosa convivenza delle monadi, ricorre al concetto dell’armonia
prestabilita. La verita é che la molteplicita e un’apparenza, soggetto ed oggetto sono un’unica cosa,
la stessa esistenza ha cio che percepisce e cio che é percepito.”

* % %k

Attraverso alcune applicazioni pratiche il Maestro Kempis cerca di portare la nostra capacita
intuitiva al punto di avere una sia pure parziale consapevolezza dell’Unita del tutto , per farci
comprendere come la molteplicita sia soltanto apparenza. E’ questa la grande illusione della quale
parlano i Maestri con il titolo di questo libro. Non & facile rendersene conto, perché i sensi fisici, le
emozioni, gli attaccamenti, che la mente attraverso I'io crea, sono molto potenti, e ci tengono
fortemente ancorati ad una percezione, che rende difficoltoso volgere la testa al Cielo , tenendola
invece ancorata alla Terra. Per potere andare oltre ci vuole: determinazione, costanza e capacita di
superare le utopie, che la vita presenta. La bellezza di questo libro risiede proprio nel fornire le
argomentazioni logiche, che possono sostenere in noi, la spinta interiore.

% %k %k
Kempis: “Tutti i mistici di tutti i tempi e di tutte le religioni, con le loro visioni estatiche, hanno colto

I’Unita materiale e spirituale dell’esistente e, se la nostra testimonianza puo avere valore, noi pure
lo confermiamo ed aggiungiamo: come i singoli atti del processo della consapevolezza sembrano

4



prodotti di altrettante menti indipendenti da quella consapevole — mentre in effetti sono funzioni
diverse di una stessa mente — cosi i <sentire > relativi non sono che virtuali frazioni dell’unico
<sentire> che li sovrasta ed abbraccia tutti per il principio della trascendenza. E come la simultaneita
di distinte percezioni sensorie pone la mente in grado di superare la somma delle informazioni
ricevute, cosi <sentire> contemporanei si fondono e sfociano in un <sentire> che li trascende e cosi
via. Ma come la consapevolezza della mente, nella simultaneita della percezione, va oltre la somma
delle informazioni ricevute in forza della sua natura unitaria, cosi la trascendenza di Dio rispetto ai
<sentire> relativi deriva dal Suo essere Uno ed Eterno Presente. E come i singoli atti del processo
della consapevolezza risultano riassorbiti dalla sintesi finale, cosi noi in Realta siamo un solo corpo,
un solo spirito, un solo <essere> al di la di ogni apparenza. Se non riuscite a capire questo, tutto
quello che avete udito dai Maestri,dai Profeti, dagli spiriti, dai filosofi piti illuminati, non é che una
miscellanea priva di costrutto, di senso logico.”

% %k %

Per capire la trascendenza dell’Assoluto quale sintesi e finale fusione di tutti i sentire relativi, il
Maestro Kempis ci invita a porre I'attenzione alle percezioni sensorie, che sono come tanti momenti
di consapevolezza di altrettante menti indipendenti, le quali non sono altro che attivita di un'unica
mente, che le usa fondendole in unica consapevolezza. Analogo € il processo della Coscienza
Assoluta, che unifica, fondendoli in sé, tutti i sentire relativi. Questi rappresentano uno dei tanti per
noi inconcepibili Suoi modi di essere. In conclusione la molteplicita non e reale, ¢ il frutto di una
grande illusione, che sentire relativi, in quanto limitati, creano e, al nostro grado di sentire, cosi
percepiscono. La descrizione, che i Maestri danno dell’Esistente, € soltanto una delle infinite
modalita di Dio, il Quale, in quanto Realta Assoluta, non ha altra finalita che Se Stesso.

* %k %



