
1 
 

Monismo Pluralismo 

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 272-276 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Kempis: “Noi ci siamo interessati di diversi quesiti importanti della filosofia quali – per menzionare 

alcuni di quelli che ci hanno interessato – Realtà ed apparenza, divenire ed essere. Ebbene, fra questi 

occupa un posto preminente il <monismo-pluralismo> . Può sembrare che questo dilemma sia da 

relegare fra le inutili esercitazioni accademiche – e questo forse può essere in parte vero – ma se 

dalla soluzione del quesito ne risultasse prima di tutto una maggiore comprensione della realtà in 

cui ciascuno vive, e poi in che direzione muoversi per vivere armonicamente con questa realtà, non 

c’è dubbio che un simile approfondimento tornerebbe utile perché, vedete, se il Cosmo è 

oggettivamente composto da una pluralità di mondi e di esseri, allora la partecipazione ai problemi 

altrui è una questione di semplice solidarietà umana o spirituale; ma se il <tutto esistente >  è una 

Realtà del tipo di quello concepito dal monismo spiritualistico, allora l’amore al prossimo è qualcosa 

di più di un semplice precetto, anche se in ogni caso sempre da seguire.” 

*** 

Il problema, che il Maestro Kempis si propone di affrontare, è un antico e fondamentale quesito che 

i filosofi si sono posti nei secoli. La sua soluzione ancora appartiene al campo della indeterminatezza.  

E’ evidente che il Maestro si propone di dare a questa una concretezza che possa appagare il 

ricercatore, perché le implicazioni pratiche di una sua soluzione sono molto discordanti, a seconda 

che questa sia diretta in una direzione o in un’altra. E’ chiaro,infatti , come sia ben diverso (anche 

dal punto di vista etico), pensare la Realtà costituita da una pluralità di esseri, oggettivamente 

esistenti ed a sé stanti oppure vederla quale unità indivisibile nella quale gli altri non sono reali, ma 

soltanto immagini virtuali che noi stessi creiamo.  

*** 

Kempis:“Il campo ove è focalizzata l’attenzione, onde pervenire alla conoscenza, voi sapete che è 

diverso fra cultura orientale e cultura occidentale. I due criteri seguiti ricalcano né più né meno, lo 

schema <io- non io> , disegnato dalla mente. L’<io> è il soggetto della conoscenza, il<non-

io>l’oggetto. L’attenzione della cultura occidentale è concentrata, principalmente, alla ricerca della 

oggettività. Infatti ciò che si può analizzare, esaminare scientificamente è il <non-io>; mentre gli 

orientali polarizzano la loro analisi  sul mondo interiore del soggetto. I criteri, essendo seguiti l’uno 

con l’esclusione dell’altro, non hanno portato ad una visione d’insieme di quel poco della Realtà che 

l’uomo può cogliere, conducendo gli orientali a poco conoscere del mondo esterno all’<io>, e gli 

occidentali, fino a pochi anni fa a poco sapere del mondo interiore del soggetto. Tutto questo 

naturalmente dando per esatta la suddivisione della realtà operata dalla mente secondo il criterio 

<io- non io>.Intendo dire che la mente lavora partendo da un postulato dualistico, nel senso che dà 

come dimostrata a priori ed oggettiva la dualità.  Ma, in effetti, il dualismo <io- non io> è strutturale 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

nella Realtà, oppure deriva unicamente da una percezione limitata ed inesatta di essa? Crediamo di 

avere risposto a questa domanda parlando dell’<io>. In ogni caso torneremo su questo argomento 

con delle considerazioni ad una prossima occasione. Ricordo solo brevemente che per noi l’<essere> 

non è un io che <sente> , ma è un insieme di sentire; e quindi il senso dell’<io> risulta dal punto 

d’incontro di due coordinate: l’ascissa, che sarebbe il senso di separatività proprio del <sentire> a 

livello umano –l’<io> spaziale, potremo chiamarlo – e l’ordinata che sarebbe la memoria, ciò che 

crea la continuità dell’ <io> nel tempo e quindi potremmo chiamarlo l’io storico o temporale. Ma in 

ogni caso la pluralità comprende ogni dualità, perciò risolvendo il dilemma monismo- pluralismo, ne 

consegue logicamente una risposta a livello generale di principio, valida anche per il dualismo <io - 

non io> . Ma come pervenire a capo di questo dilemma?” 

*** 

Interessante questa immagine matematica dell’io, visto, non come un’unica entità, ma come un 

insieme di punti, rappresentabili su un piano cartesiano, nel quale l’asse delle ascisse corrisponde 

alla posizione spaziale dell’io, mentre l’asse delle ordinate, ne indica la collocazione temporale. 

Quindi, il sentire di coscienza trova la sua posizione nello spazio-tempo, che è  da noi vissuto, anche 

se questo spazio-tempo, nella realtà non esiste, perché è soltanto  creazione-percezione di sentire 

le cui limitazioni lo fanno apparire in quel modo. Ma il problema, che hanno posto i Maestri, è quello 

del monismo-pluralismo, perché la sua soluzione è direttamente collegata al dualismo io-non io. E’ 

del tutto  evidente, che se il pluralismo è illusione, anche il <non io>  lo è. 

*** 

Kempis: “Non abbiamo la pretesa di risolverlo in senso assoluto; la soluzione radicale sta in campi 

per ora a voi inaccessibili, tuttavia, intanto, abbiamo dato una risposta che sul piano logico e 

filosofico, in breve, suona cosi: se si ammette una pluralità oggettiva, allora esiste un tempo 

oggettivo, uno spazio vuoto, non un Dio ma più Dei, ciascuno dei quali privo dei caratteri di 

assolutezza, eternità, infinità, immutabilità ecc. ecc. , possibili se esiste oggettivamente solo l’Unità. 

Ma oltre a questo, se si osservano certe manifestazioni chiamiamole … , naturali, che hanno un 

carattere indubbiamente unitario, si rileva come l’Unità risulti dalla confluenza di molteplicità, sicché 

si può ragionevolmente credere che ciò che è a noi appare molteplice confluisca nell’Unità.  Per 

esempio: la consapevolezza, che ha un carattere così unitario, risulta l’insieme di tanti piccoli atti 

istintivi  della mente, così diversi che potrebbero essere prodotti da tante menti diverse da quella 

consapevole. Cosa che non è. E questa consapevolezza non è l’insieme di tante piccole 

consapevolezze, ma ha un carattere a sé; tanto che certe sensazioni dolorose ben localizzabili, sono 

localizzate solo di riflesso. Intendo dire che se, per esempio, una parte del suo corpo soffre, l’uomo 

prima avverte un senso generale di malessere – è lui come unità che soffre -  ed una frazione di 

secondo dopo localizza la parte sofferente.” 

*** 

Il Maestro, con una serie di esempi di carattere psico-fisico, vuole farci capire, come quella che 

appare per noi quale molteplicità, ha invece una natura unitaria, che a volte sfugge per la tendenza 



3 
 

al frazionamento dei sensi fisici. Grazie alla mente, la quale ha la capacità di rendere unitario quel 

frazionamento , è possibile cogliere parzialmente la reale essenza unitaria delle cose. Naturalmente 

siamo ancora molto lontani da intuire l’unità del Tutto, perché questa potrà essere compresa  solo 

allorquando la mente sarà abbandonata, in virtù del fatto, che le limitazioni ,che tengono legato il 

sentire di coscienza alla dualità, saranno superate ovvero quando l’io, prodotto dalla mente, non ci 

sarà più. 

*** 

Kempis: “Ancora: se voi chiudete alternativamente prima un occhio e poi l’altro, vi rendete conto 

come ciascun occhio percepisca un’immagine diversa, così diversa che se le due immagini fossero 

fotografate, le fotografie non sarebbero assolutamente sovrapponibili.  Non solo, ma l’insieme delle 

due immagini è un’immagine ancora diversa, un’immagine che ha una profondità. Ebbene, se si 

analizza questo processo, ci si rende conto delle modalità secondo cui si svolge. Voi sapete meglio di 

me che il vedere non è un  processo tanto degli occhi quanto della mente.  Un’immagine, in sé, è un 

insieme di macchie, di colori, di chiari e scuri, di luce e d’ombra, di forme. E’ la mente che analizza 

quelle macchie colorate e le trasforma in visione consapevole. Io non so se vi è  mai capitato di 

osservare un oggetto in scarse condizioni di visibilità e non riuscire a capire che cosa sia 

quell’oggetto. Ebbene quando la vostra mente ha indovinato che cos’è quell’oggetto, anche la 

visione pare più nitida, sembra cioè che siano migliorate le condizioni di visibilità, cosa che non è 

accaduta. Allora tornando alle nostre due immagini monoculari è chiaro che la mente esegue per 

ciascuna di esse una distinta elaborazione, altrimenti non si avrebbero due immagini, ma si avrebbe 

un duplice insieme di macchie di colore. E’ come  cioè se ciascun occhio avesse una sua mente; non 

solo, ma, siccome la visione simultanea è un’immagine con caratteristiche che vanno oltre la somma 

delle caratteristiche delle due immagini, è chiaro che la mente – con una terza attività – fonde le due 

immagini precedentemente elaborate e le trasforma in una visione tridimensionale. Ora questa 

fusione non avviene per una realtà strutturale  del corpo dell’uomo; avviene per un processo 

mentale, vi è dunque un’azione unificatrice della mente, una sintesi percettiva che rende possibile il 

carattere unitario della consapevolezza. Aggiungo che, perché questa fusione possa avvenire, è 

indispensabile  una condizione: la simultaneità della percezione.” 

*** 

I sensi, quali per esempio gli occhi, sono dei semplici rilevatori di alcune modificazioni che 

avvengono sul piano fisico,  vedi l’emissione di onde elettromagnetiche nel caso della luce.  Chi però, 

elabora ed interpreta queste emissioni, è la mente, che si serve sul piano fisico di un terminale, 

ovvero il  cervello. A sua volta, esso, è collegato ad un elaboratore, il  corpo mentale, struttura fatta 

di materia del  piano mentale inferiore, costituita dai primi tre sottopiani di quel piano ed organizzati 

secondo dei relativi archetipi. Il corpo mentale è costruito in funzione  delle necessità  del corpo 

causale, costituito  dalla materia del piano mentale superiore, formata dagli ultimi quattro 

sottopiani di quel piano. In conclusione, si deve dire che è la mente che costruisce la grande illusione, 

ovvero il film delle nostre vite. Non va però dimenticato, che tutto origina dal sentire di coscienza.  

E’ lui infatti, che, limitandosi, vela la sua vera natura, dando così corpo, a materie sempre più dense, 



4 
 

costituenti i veicoli dei mondi inferiori. Ultima e più densa, è la materia del piano fisico, esprimente 

la massima limitazione delle possibilità creative- percettive del sentire. 

*** 

Kempis: “Vedrò di spiegarmi più chiaramente con un altro esempio, un processo analogo al vedere: 

il processo dell’udire. Voi sapete che la percezione simultanea di un rumore da parte dei due orecchi, 

fra l’altro indica il punto spaziale di provenienza del suono. Se la percezione non è simultanea, si ha 

un effetto eco, con perdita della possibilità di individuazione del punto spaziale di provenienza, sicché 

la simultaneità della percezione dà alla mente una consapevolezza che va oltre la somma delle 

informazioni ricevute. Tutto questo è possibile perché la mente è una, nonostante svolga funzioni 

così diverse che potrebbero essere prodotti di altrettante menti indipendenti, consegnate per la 

sintesi finale alla mente consapevole. Come si suol dire, la mente svolge più pari in commedia, crea 

più personaggi, ma è – e resta – una.  Direte voi: < Che cosa centra questo discorso?>. Ebbene c’entra. 

Ho cercato di porre in evidenza tre punti salienti e cioè: che nella sequenzialità appare diverso e 

molteplice ciò che in realtà è uno: che nella simultaneità v’è fusione, che nella fusione v’è 

trascendenza. Invero nella sequenza temporale, dove non esiste alcuna contemporaneità, gli uomini 

appaiono diversi e divisi; si può dire che la molteplicità si mostra in senso orizzontale e verticale. 

Nella successione dei <sentire>, nel tempo del <mondo  degli individui> - come lo abbiamo chiamato  

- <sentire> analoghi sono contemporanei e, per questa simultaneità si fondono. Nel non tempo, 

nell’assoluta simultaneità, tutto è comunione, fusione, unità, trascendenza dalla molteplicità. Che 

ciò sia vero la stessa logica lo conferma: infatti se la Realtà fosse costituita in senso pluralistico – per 

esempio alla maniera delle monadi di Leibniz – impossibile sarebbe coerenza. Tant’è vero che lo 

stesso Leibniz per spiegare armoniosa convivenza delle monadi, ricorre al concetto dell’armonia 

prestabilita. La verità è che la molteplicità è un’apparenza, soggetto ed oggetto sono un’unica cosa, 

la stessa esistenza ha ciò che percepisce e ciò che è percepito.” 

*** 

Attraverso alcune applicazioni pratiche il Maestro Kempis cerca di portare la nostra capacità 

intuitiva al punto di avere una sia pure parziale consapevolezza dell’Unità del tutto , per farci 

comprendere come la molteplicità sia soltanto apparenza. E’ questa la grande illusione della quale 

parlano i Maestri con il titolo di questo libro. Non è facile rendersene conto, perché i sensi fisici, le 

emozioni, gli attaccamenti, che la mente attraverso l’io crea, sono molto potenti, e ci tengono 

fortemente ancorati ad una percezione, che rende difficoltoso volgere la testa al Cielo , tenendola 

invece ancorata alla Terra.  Per potere andare oltre ci vuole: determinazione, costanza e capacità di 

superare le utopie, che la vita presenta. La bellezza di questo libro risiede proprio nel fornire le 

argomentazioni logiche, che possono sostenere in noi,  la spinta interiore.  

*** 

Kempis: “Tutti i mistici di tutti i tempi e di tutte le religioni, con le loro visioni estatiche, hanno colto 

l’Unità materiale e spirituale dell’esistente e, se la nostra testimonianza può avere valore, noi pure 

lo confermiamo ed aggiungiamo: come i singoli atti del processo della consapevolezza sembrano 



5 
 

prodotti di altrettante menti indipendenti da quella consapevole – mentre in effetti sono funzioni 

diverse di una stessa mente – così i <sentire > relativi non sono che virtuali frazioni dell’unico 

<sentire> che li sovrasta ed abbraccia tutti per il principio della trascendenza.  E come la simultaneità 

di distinte percezioni sensorie pone la mente in grado di superare la somma delle informazioni 

ricevute, così <sentire> contemporanei si fondono e sfociano in un <sentire> che li trascende e così 

via. Ma come la consapevolezza della mente, nella simultaneità della percezione, va oltre la somma 

delle informazioni ricevute in forza della sua natura unitaria, così la trascendenza di Dio rispetto ai 

<sentire> relativi deriva dal Suo essere Uno ed Eterno Presente. E come i singoli atti del processo 

della consapevolezza risultano riassorbiti dalla sintesi finale, così noi in Realtà siamo un solo corpo, 

un solo spirito, un solo <essere> al di là di ogni apparenza. Se non riuscite a capire questo, tutto 

quello che avete udito dai Maestri,dai Profeti, dagli spiriti, dai filosofi più  illuminati, non è che una 

miscellanea priva di costrutto, di senso logico.” 

*** 

Per capire la trascendenza dell’Assoluto quale sintesi e finale fusione di tutti i sentire relativi, il 

Maestro Kempis ci invita a porre l’attenzione alle percezioni sensorie, che sono come tanti momenti 

di consapevolezza di altrettante menti indipendenti, le quali non sono altro che attività  di un'unica 

mente, che le usa fondendole in unica consapevolezza. Analogo è il processo della Coscienza 

Assoluta, che unifica, fondendoli in sé, tutti i sentire relativi. Questi rappresentano uno dei tanti per 

noi inconcepibili Suoi  modi di essere. In conclusione la molteplicità non è reale, è il frutto di una 

grande illusione, che sentire relativi, in  quanto limitati, creano e, al nostro grado di sentire, così 

percepiscono. La descrizione, che i Maestri danno dell’Esistente, è soltanto una delle infinite 

modalità di Dio, il Quale, in quanto Realtà Assoluta, non ha altra finalità che Se Stesso. 

*** 


