
1 
 

La reale dimensione di esistenza del Tutto 

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 282-287 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

 

Kempis: “L’istintiva reazione che avete di fronte ad una Verità che vi crea problemi di 

comprensione o che lede il vostro io, è quella di respingerla con l’incredulità. V’è un grandissimo 

numero di persone che non credono alla sopravvivenza perché il credervi porta, per opinione 

comune, al rispetto di un codice etico-religioso che costituisce una sorta di remora ad un certo loro 

comportamento, perciò si difendono con il non credere. Dobbiamo riconoscere in questo 

atteggiamento una coerenza di fondo che non riscontriamo in altri. Noi non vogliamo convincere 

nessuno. Che quello che diciamo sia vero è afferrabile da una serie di considerazioni, l’una 

derivante dall’altra, che partono da molto lontano. Il discorso che facciamo è come lo svolgimento 

di un’equazione o di un sistema di equazioni: se salta un passaggio salta la soluzione. E’ un discorso 

che ha un senso compiuto, non se ne può accettare per vera una sola parte. Se giusta è 

l’impostazione, vera e giusta è la soluzione, vera e giusta è la conclusione. Voi già conoscete lo 

sviluppo del ragionamento. Se lo ripeto questa sera a conclusione di un argomento che ci ha tenuto 

impegnati per molte riunioni, è per trovare un nuovo modo di esporlo, sì da renderlo comprensibile 

a quelli di voi che ancora non lo avessero compreso.” 

*** 

Il Maestro Kempis espone qual è l’aspetto fondamentale dell’insegnamento del Cerchio, che è 

quello d’avere quale  peculiarità caratterizzante la logica, come per una comune equazione della 

matematica. Se partiamo da premesse valide e significative , quando siano corretti l’impostazione 

e lo sviluppo del ragionamento, le conclusioni non potranno che essere giuste. Tutto questo dà 

una grande forza al valore dei concetti esposti, e li rende attendibili anche da parte di coloro, la cui  

mente molto razionale, impedirebbe di accogliere le importanti conseguenze e le sconcertanti 

rivelazioni, che in esse vi sono. Rimane però sempre decisiva, per la loro accettazione e 

comprensione, l’intuizione, che sola può giungere dalla Luce della propria anima. 

*** 

Kempis: “Osservando il mondo in cui viviamo, cogliamo la molteplicità delle forme, degli ambienti, 

la pluralità degli <esseri>. Se noi crediamo che questo mondo che osserviamo, così come lo 

vediamo, con le caratteristiche che cogliamo, esista oggettivamente al di là delle sfumature che 

indubbiamente caratterizzano le immagini che di esso mondo sono còlte dai soggetti, se crediamo 

che la suddivisione dei piani di esistenza sia reale e non derivi – invece – da differenti categorie di 

sensi che ci danno differenti immagini di una stessa identica realtà, in poche, brevi parole, se 

crediamo che questa molteplicità che cogliamo esista oggettivamente, possiamo credere a Dio?  

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 



2 
 

Supponiamo di sì. Allora, come può essere questo Dio? Supponiamo distinto da tutto quanto esiste. 

Se così fosse non sarebbe completo, né infinito, né assoluto, ecc. ecc. , perché mancherebbe di una 

parte della realtà oggettiva: per l’appunto della molteplicità che noi abbiamo postulato esistere 

oggettivamente.  Sul piano dell’oggettività vi sarebbe Dio e vi sarebbe l’insieme della molteplicità, 

cioè il manifestato . L’uno limiterebbe l’altro e viceversa. Un simile Dio sarebbe, al massimo, il 

migliore degli esseri, ma i suoi caratteri non andrebbero oltre quelli di un essere limitato.   

Supponiamo allora che Dio non sia distinto da tutto quanto esiste e questo può avvenire solo se Dio 

è formato dall’insieme dell’esistente. Ma , in questo caso, Egli sarebbe continuamente mutevole 

perché il divenire dei mondi – al pari dei mondi stessi – sarebbe oggettivo, appunto con la 

conseguenza che Dio non sarebbe mai eguale a se stesso. Certo nessuno può impedire a 

chicchessia di credere a un simile Dio. Ma dimmi in chi credi e ti  dirò chi sei. E’ chiaro che un Dio 

così concepito non avrebbe quei caratteri che universalmente sono attribuiti a Dio.” 

*** 

A questo punto dell’insegnamento siamo ad un bivio: O Dio non esiste, ed allora il mondo che ci 

circonda, dove prende l’ordine, l’armonia e l’intelligenza, che in esso regnano? Oppure, ( ma qui  è 

necessaria la Fede), l’Unica vera e possibile realtà è l’Essere Assoluto al di là del quale nulla può 

esserci, se non in una Sua immagine, che il Suo stesso auto limitarsi frazionandosi crea. Se 

accettiamo ciò, consegue:  che la realtà, che noi crediamo di percepire, è una grande illusione, la 

cui funzione è quella di esprimere una delle infinite possibilità creative della Coscienza Assoluta. 

Credere in Dio, e per logica definizione Assoluto, porta quale conseguenza, che Esso non può 

essere oggettivamente separato dalla molteplicità, altrimenti perderebbe la Sua assolutezza. 

Inoltre non può essere partecipe del divenire dei mondi, perché sarebbe mutevole e per una 

Realtà Assoluta non è possibile essere limitata e  dover succedere a se stessa, realizzando nuovi 

stati d’essere , perché già tutto il possibile e l’impossibile sono presenti in lei.  

*** 

Kempis: “La conseguenza di queste brevi considerazioni è: o Dio non esiste – e vedremo dopo se ciò 

è possibile – oppure la molteplicità è un’apparenza. Se infatti la molteplicità fosse un’apparenza, 

allora anche il divenire dei mondi non sarebbe reale. Il quadro cangiante e molteplice che 

osserviamo, altro non sarebbe che l’insieme di immagini che differenti categorie di sensi ci danno 

di una stessa identica realtà. Quest’Unica Realtà potrebbe essere Dio, un Dio che tutto 

comprenderebbe, perciò completo ed infinito perché Unico: Immutabile perché non toccato dal 

divenire dei mondi:  Assoluto perché da tutto indipendente e via, via. Ed essendo così singolare, 

così diverso da tutto quanto appare esistere nel mondo della molteplicità, veramente potrebbe 

essere la prima Causa increata. E’ chiaro che la mia certezza circa l’esistenza e la natura di Dio, non 

deriva da questa speculazione, anzi non deriva da speculazione alcuna. Ma io credo che questo 

ragionamento sia da voi accettabile  e, in ogni caso, il solo che può conciliare l’esistenza di Dio con 

l’esistenza della molteplicità. Credenti di tutte le fedi, se voi credete in Dio credete a questo Dio, 

perché è il solo che può esistere, il più vero per approssimazione alla Realtà. Questa non è 

un’affermazione di fede: è un’affermazione della ragione.” 



3 
 

*** 

La logica ci porta a credere a un Dio così concepito, ovvero ad un’Unica Realtà,  completa, infinita, 

immutabile, eterna, prima Causa increata, ragione d’esistere di tutto ciò che esiste,  con niente da 

Lei separato,  perché tutto in Essa  compreso. Ma la speculazione  non basta a credere a tutto 

questo, soltanto dal nostro intimo può giungere la completa accettazione. Allora la ragione deve 

essere, sia pure parzialmente, abbandonata, perché è dall’anima, che scende l’intuizione, e la 

consapevolezza  ottenuta dalla mente, si trasforma in comprensione e certezza. L’insegnamento 

del maestro Kempis è un notevole punto d’appoggio verso la dimensione, che trascende il piano 

mentale inferiore, ed è la spinta ad andare oltre, perché la ferrea logica del Maestro, non dando 

spazio a  possibili argomentazioni incoerenti  e cervellotiche,  permette  all’anima d’esprimere 

pienamente il  suo potere di conoscere. 

*** 

Kempis: “Detto questo, la domanda che si pone subito dopo è:che cos’è questa molteplicità, cioè 

gli esseri, i mondi, in rapporto a Dio? Creazione o emanazione divina? Se con questi termini 

s’intende un evento oggettivo, no certo. Nulla può realmente nascere, trasformarsi, sparire nella 

Realtà assoluta ed oggettiva. Gli  esseri e i mondi, non sono stati creati o emanati da Dio nel senso 

che nella Realtà assoluta prima non c’erano e adesso ci sono; il prima ed il dopo fa parte del 

divenire, dell’illusione del tempo. Un Cosmo appare nascere e morire perché è una realtà parziale, 

limitata, relativa; limitata fra l’altro da un inizio ed una fine.  Il Cosmo appare contenuto fra 

l’emanazione ed il riassorbimento, ma questi eventi, come quelli fra questi accadono, 

appartengono al mondo dell’apparenza. Ogni attimo che, vissuto sembra non potersi fermare, è in 

realtà senza tempo; non può essere stato creato, né può distruggersi; era prima che lo vivessimo e 

rimane, al di là del suo apparente trascorrere. Sul filo di questa considerazione, la Manifestazione 

non appare certo come conseguenza di un atto di volontà di Dio, ma se mai come un Suo aspetto, 

una parte, anche se oggettivamente non distinguibile da Dio, perché se lo fosse sarebbe 

oggettivamente esistente e perciò limitante Dio. Inoltre, come un organismo è un insieme di parti 

che ha funzioni proprie e diverse da quelle dei singoli organi che lo compongono, a maggior 

ragione Dio è tutt’altra cosa dall’insieme della molteplicità, peraltro apparente.” 

*** 

Il compito che si propone qui  il Maestro Kempis è smisurato. Spiegare a noi in parole umane la 

relazione fra la Manifestazione dei mondi e Dio,  è  cosa quasi impossibile a capire, perché  la sua 

comprensione non può essere  data dalla mente,  ma solo dall’anima. Come al solito però il 

Maestro ci guida con il ragionamento ad escludere idee e considerazioni, che ci allontanerebbero 

con una falsa conoscenza, da un intendimento troppo lontano dal reale. Il Cosmo non può essere 

creato o emanato da Dio, perché è eterno, senza inizio e senza fine. Deve essere parte di Lui, ma 

non parte oggettiva, perché altrimenti sarebbe da Lui distinguibile, quindi Lo limiterebbe. Dio lo ha 

in sé, ed ha tramite lui una sua modalità d’esistere, ma anche lo trascende. Immanenza e 

trascendenza sono essenza del divino.   



4 
 

*** 

Kempis: “Come si sa, le domande sono come le ciliegie: una tira l’altra, e a questo punto, la 

domanda che la logica impone è: se Dio è l’ Unità, tanto che la molteplicità è un’apparenza, allora 

poteva non esistere quest’apparente molteplicità?  Nel regno del manifestato, del molteplice, tutto 

ha una ragione, uno scopo. Anche senza osservare i grandi eventi cosmici, la Verità di questa 

affermazione è riscontrabile dai semplici fatti naturali. Che so? Per esempio il colore e il profumo di 

un fiore che attirano più gli insetti di una certa specie anziché altri, fa aumentare le possibilità di 

impollinazione tra i fiori della stessa pianta o di piante della stessa specie. E così tutti i fatti naturali 

che possono essere recepiti dalla portata della vostra osservazione e della nostra comprensione, 

mostrano di avere una ragione, tendere a uno scopo.  Ma anche senza pensare alle cause finali di 

Aristotele o al <finalismo>, se la Manifestazione esistesse senza scopo alcuno - cioè esistesse per 

esistere – è chiaro che non potrebbe non esistere.  Tuttavia solo quando si parla di Dio, si parla di 

Colui che non ha causa, non ha perché. Allora ciò che si può dire a chi, come l’uomo, è abituato 

all’effetto quale conseguenza della causa, suona più come un postulato che come una 

dimostrazione; più come una tautologia (<l’Essere è l’Essere>)  che come una spiegazione.” 

*** 

L’uomo nella sua esperienza ordinaria è abituato a trovare un fine ai fatti che gli si presentano.  

Nasce perciò il problema della finalità di Dio.  Perché Dio è come è? Viene da domandarsi .  La 

risposta, come dice il Maestro, risuona come una tautologia, anche se non lo è. Dio è così perché 

non può essere che così. Dio è Assoluto, e non può essere diversamente, altrimenti sarebbe, sì un 

Ente con innumerevoli qualità, ma non esprimerebbe il concetto di Dio, quindi, come tale,  non 

può avere altra finalità che quella  di essere Se Stesso. Se ci fosse un altro fine,  dipenderebbe da 

questo, e cadrebbe allora  la possibilità di essere Realtà Assoluta. Può in un primo momento non 

appagare questa risposta, perché  il cuore vorrebbe una soluzione meno gelida, ma la logica dice 

questo e non ammette alternative, come invece vorrebbe l’emotività . 

*** 

Kempis: “Vedete: una realtà oggettiva diversa da quella che è, non può esistere. L’abbiamo detto 

prima: Se Dio esiste non può che essere infinito, eterno, assoluto, immutabile, onnisciente, ecc. ecc. 

Allora, può non esistere quell’unico Dio che può esistere? Quell’Unico Dio non è il Dio-creatura della 

fantasia di certe teologie, ma è la ragione, la reale dimensione d’esistenza del Tutto. Se lo si toglie, 

sparisce tutto, e la reale dimensione d’esistenza del Tutto è l’Unità di un solo Essere, l’Essere Unico 

ed Assoluto che è chiamato comunemente Dio. Sul piano assoluto <l’essere> s’identifica con la 

coscienza, con il Sentire assoluto.. Questa d’esistenza del Tutto è l’Unità di un solo Essere l’Essere 

unico ed Assoluto che è chiamato comunemente Dio. Sul piano assoluto si identifica con la 

coscienza, con il Sentire assoluto. Questa non è un’affermazione dogmatica, è un’affermazione che 

è contenuta nel concetto stesso di <Essere assoluto> , come – per esempio  - il concetto 

dell’identità con se stessi è contenuto nello stesso concetto d’<identità>. Ora questo <Sentire 

assoluto> non è un <sentire>, ma è la completezza del <sentire>. E questo non sarebbe se Dio non 

fosse la fusione, nell’Unità, della molteplicità. V’è fra l’Unità e la molteplicità, fra la Realtà assoluta 



5 
 

ed oggettiva e l’apparenza, lo stesso rapporto che v’è fra causa ed effetto in chi è causa di se 

stesso. Perciò errato sarebbe credere che il manifestato fosse lo sgabello su cui Dio poggia i Suoi 

piedi. Ogni essere è parte integrante di Dio, anche se da Lui non è oggettivamente distinguibile; ed 

anche nel mondo della relatività, ogni essere non è condannato ad una perpetua limitazione, ma la 

coscienza si amplia sempre più fino ad identificarsi in Dio, che è la comunione del Tutto. Difatti il 

sentirsi distinti da tutto quanto esiste deriva da una delimitazione non oggettiva del <sentire>; la 

vera natura del <sentire> è il Sentire Unico ed Assoluto. Perciò la vera natura di ogni <essere> è 

l’Essere Unico ed assoluto: Dio.” 

*** 

Ogni essere è Dio, non nella sua forma apparente, ma nella sua reale essenza. Essere consapevoli  

di ciò è forse uno dei fini di ogni vita. L’ Essenza Divina crea quello che percepiamo,  questo è  il 

tramite mediante il quale la coscienza prende  forma  superando i suoi limiti, fino  a riconoscere 

l’Unità del Tutto. Solo l’Uno esiste, il molteplice è frutto dell’illusione, da Lui stesso creata. Capire 

ciò non è impossibile, ma inesplicabile è viverlo. Perché questa differenza? Capire è una funzione 

della mente perché, se bene allenata ed educata, può farcela, mentre vivere è un’altra cosa, 

riguarda l’ampiezza del sentire di coscienza, la sua libertà dalle limitazioni, in una parola uscire 

dall’illusione. E’ questo il grande mistero della vita. Dio si limita, si fraziona virtualmente e così dà 

corpo alla nostra realtà ed attraverso essa ricompone la sua Unità, anche se in essenza, mai era 

stata persa, perché parte della Sua stessa trascendenza.   

*** 

Kempis: “Questa diversa concezione di Dio, trae seco una diversa concezione della Realtà e della 

vita. Noi esistiamo perché esiste Dio e viceversa, fatto salvo il carattere assoluto di Dio, cioè di 

indipendenza di Dio. Tutto quanto esiste è perfetto e indispensabile, naturalmente al di là di 

opinioni e giudizi che necessariamente sono relativi ai singoli. Intendo dire che una situazione può 

essere piacevole o dolorosa, ma sempre relativamente a chi la vive o a chi l’osserva; mai in senso 

assoluto. E con ciò intendo accennare alle difficoltà incontrate dal monismo spiritualistico per 

spiegare l’esistenza del male inconcepibile in Dio: il male fa parte del mondo relativo, è come tutto 

il divenire dei mondi che non incide nella Realtà di Dio. Tuttavia il male nel piano relativo ha una 

sua precisa funzione; nulla della molteplice versione dell’esistente è errato o superfluo, anzi, ogni 

fatto ha più significati, tanti significati per lo meno quanti sono i suoi protagonisti.  Tutto quanto 

viviamo esiste da sempre e per sempre, al di là del tempo, ed esiste in molteplici versioni, sì da far 

salva la libertà del singolo ove e quando sia necessario. Quanto ci appare come passato e come 

futuro, esiste identicamente nell’Eterno Presente. Tuttavia non esisterebbe se non esistesse nel 

tempo e viceversa. Perciò al di là del tempo esiste la <comunione degli esseri> , a cui tutti siamo 

votati ed in cui la molteplicità è trascesa perché fusa nell’Unità. Ma ciò non sarebbe se, nel tempo, 

non vi fosse la sequenzialità e la separatività che originano la pluralità.  Badate bene: questo 

concetto è giustamente inteso allorché serve a chiarire e meglio comprendere che la 

Manifestazione nulla trae né apporta a Dio, nel senso temporale. Questa diversa concezione della 

Realtà e di Dio, che libera l’immagine del Divino da quegli orpelli posticci di un misticismo 



6 
 

romantico, ci autorizza forse a credere che la moralità non abbia senso alcuno? Che inutile sia lo 

sforzo dell’uomo di tendere al bene, di migliorare il mondo? Finché l’uomo non comprende che il 

suo <essere> deve estendersi al di là dello spazio limitato e delimitato dal suo egoismo, finché non 

comprende che le proprie qualità non gli appartengono solo per se stesso, la legge del dolore lo 

richiama alla comprensione. In ciò sta la risposta. Di più: se  Dio è la reale dimensione d’esistenza 

del Tutto, se Egli è l’Unico Essere in cui tutti ci riconosciamo, allora ogni <essere> è un altro te 

stesso. Se puoi convincerti  di questa Verità, getta pure lontano da te ogni legge, ogni 

Comandamento, perché essi non sono che una pallida imitazione, una grottesca caricatura di 

quella convinzione interiore che sola può trasformare i tanto meravigliosi quanto irraggiunti ideali 

morali in viventi Realtà.” 

*** 

In modo particolare nella parte finale di questa lezione dei Maestri, si coniugano due modalità di 

concepire la Vita. Potremmo definirle una metafisica ed una etica. Queste non sono fra loro 

disgiunte, perché dipendono l’una d’altra. Da come concepiamo Dio dipende il nostro rapporto 

con il mondo e viceversa. La chiave di volta è come il relativo può essere parte dell’Assoluto e in 

senso opposto come Dio, che è  anche trascendenza, può essere al tempo stesso completa e 

perfetta immanenza, al punto che il male ed il bene, che tanto ci angosciano, sono Sua non 

disgiungibile  Realtà.  La spiegazione, che i Maestri danno, non può che essere adeguata alla 

possibilità di comprensione di menti, emanazione di sentire di coscienza ancora molto limitati, che 

non hanno la capacità di andare oltre un radicato egoismo. Difficile è capire come  il dolore sia una 

benedizione quanto e più del piacere. Non lo vuole accettare la personalità, che giudica e si muove 

solo nella direzione di gratificare se stessa. Altrettanto arduo è  concepire che il prossimo, spesso 

diverso e a volte anche nemico, non è altro che la diversa faccia di una medaglia, della quale anche 

noi facciamo parte, e non è detto che la nostra faccia, sia più innocua dell’altra.  In conclusione la 

morale è  conoscenza dell’Essere, e la conoscenza è  il fattore necessario per una giusta morale, 

perciò  morale e conoscenza unite sono un fondamentale strumento  verso l’unica vera Realtà,  

ovvero la Coscienza Assoluta, che tutto ha in sé  e tutto trascende.   

*** 

Kempis: “Egli non è il Dio di Abramo, né di Confucio; non è Brama, non è il <Padre> del Cristo, né 

l’Allah di Maometto. Non è né bene né male, non è amore contrapposto all’odio, non è Giustizia, 

ma non è parzialità.; non è Misericordia ma non condanna. Egli è al di là del giuoco dei contrari, 

ma essendo la <somma pienezza> è tutto ciò che vi manca: amore per chi non è amato, 

beatitudine per chi soffre. Tutto per chi nulla è. Egli è l’Uno che appare come molteplice, ma non è 

l’apparenza, perché è <ciò che E’>. E’ infinito perché l’Unico, eterno perché immutabile, in realtà 

indivisibile perché in realtà è il solo che esiste.  Egli è completo perché è il Tutto che comprende, ma 

non è il Tutto perché il tutto trascende. Egli è assoluto <sentire> ed <essere, nostra reale condizione 

di esistenza. Invoco lo spirito che è in voi, il solo capace di dare senso al mio misero balbettare.” 

 


