La reale dimensione di esistenza del Tutto
Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 282-287

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “L’istintiva reazione che avete di fronte ad una Verita che vi crea problemi di
comprensione o che lede il vostro io, é quella di respingerla con l'incredulita. V’'é un grandissimo
numero di persone che non credono alla sopravvivenza perché il credervi porta, per opinione
comune, al rispetto di un codice etico-religioso che costituisce una sorta di remora ad un certo loro
comportamento, percio si difendono con il non credere. Dobbiamo riconoscere in questo
atteggiamento una coerenza di fondo che non riscontriamo in altri. Noi non vogliamo convincere
nessuno. Che quello che diciamo sia vero é dfferrabile da una serie di considerazioni, I'una
derivante dall’altra, che partono da molto lontano. Il discorso che facciamo é come lo svolgimento
di un’equazione o di un sistema di equazioni: se salta un passaggio salta la soluzione. E’ un discorso
che ha un senso compiuto, non se ne puo accettare per vera una sola parte. Se giusta é
I'impostazione, vera e giusta é la soluzione, vera e giusta é la conclusione. Voi gia conoscete lo
sviluppo del ragionamento. Se lo ripeto questa sera a conclusione di un argomento che ci ha tenuto
impegnati per molte riunioni, é per trovare un nuovo modo di esporlo, si da renderlo comprensibile
a quelli di voi che ancora non lo avessero compreso.”

* %k %k

Il Maestro Kempis espone qual & I'aspetto fondamentale dell’insegnamento del Cerchio, che &
guello d’avere quale peculiarita caratterizzante la logica, come per una comune equazione della
matematica. Se partiamo da premesse valide e significative , quando siano corretti I'impostazione
e lo sviluppo del ragionamento, le conclusioni non potranno che essere giuste. Tutto questo da
una grande forza al valore dei concetti esposti, e li rende attendibili anche da parte di coloro, la cui
mente molto razionale, impedirebbe di accogliere le importanti conseguenze e le sconcertanti
rivelazioni, che in esse vi sono. Rimane pero sempre decisiva, per la loro accettazione e
comprensione, l'intuizione, che sola pud giungere dalla Luce della propria anima.

* %k %

Kempis: “Osservando il mondo in cui viviamo, cogliamo la molteplicita delle forme, degli ambienti,
la pluralita degli <esseri>. Se noi crediamo che questo mondo che osserviamo, cosi come lo
vediamo, con le caratteristiche che cogliamo, esista oggettivamente al di la delle sfumature che
indubbiamente caratterizzano le immagini che di esso mondo sono colte dai soggetti, se crediamo
che la suddivisione dei piani di esistenza sia reale e non derivi — invece — da differenti categorie di
sensi che ci danno differenti immagini di una stessa identica realta, in poche, brevi parole, se
crediamo che questa molteplicita che cogliamo esista oggettivamente, possiamo credere a Dio?

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



Supponiamo di si. Allora, come puo essere questo Dio? Supponiamo distinto da tutto quanto esiste.
Se cosi fosse non sarebbe completo, né infinito, né assoluto, ecc. ecc. , perché mancherebbe di una
parte della realta oggettiva: per I'appunto della molteplicita che noi abbiamo postulato esistere
oggettivamente. Sul piano dell’oggettivita vi sarebbe Dio e vi sarebbe I'insieme della molteplicita,
cioé il manifestato . L’uno limiterebbe I'altro e viceversa. Un simile Dio sarebbe, al massimo, il
migliore degli esseri, ma i suoi caratteri non andrebbero oltre quelli di un essere limitato.
Supponiamo allora che Dio non sia distinto da tutto quanto esiste e questo puo avvenire solo se Dio
é formato dall’insieme dell’esistente. Ma , in questo caso, Egli sarebbe continuamente mutevole
perché il divenire dei mondi — al pari dei mondi stessi — sarebbe oggettivo, appunto con la
conseguenza che Dio non sarebbe mai eguale a se stesso. Certo nessuno puo impedire a
chicchessia di credere a un simile Dio. Ma dimmi in chi credi e ti dird chi sei. E’ chiaro che un Dio
cosi concepito non avrebbe quei caratteri che universalmente sono attribuiti a Dio.”

% %k %

A questo punto dell'insegnamento siamo ad un bivio: O Dio non esiste, ed allora il mondo che ci
circonda, dove prende I'ordine, I'armonia e l'intelligenza, che in esso regnano? Oppure, ( ma qui &
necessaria la Fede), I'Unica vera e possibile realta & I'Essere Assoluto al di la del quale nulla puo
esserci, se non in una Sua immagine, che il Suo stesso auto limitarsi frazionandosi crea. Se
accettiamo cio, consegue: che la realta, che noi crediamo di percepire, € una grande illusione, la
cui funzione & quella di esprimere una delle infinite possibilita creative della Coscienza Assoluta.
Credere in Dio, e per logica definizione Assoluto, porta quale conseguenza, che Esso non puo
essere oggettivamente separato dalla molteplicita, altrimenti perderebbe la Sua assolutezza.
Inoltre non puo essere partecipe del divenire dei mondi, perché sarebbe mutevole e per una
Realta Assoluta non e possibile essere limitata e dover succedere a se stessa, realizzando nuovi
stati d’essere , perché gia tutto il possibile e I'impossibile sono presenti in lei.

* % %k

Kempis: “La conseguenza di queste brevi considerazioni é: o Dio non esiste — e vedremo dopo se cio
e possibile — oppure la molteplicita e un’apparenza. Se infatti la molteplicita fosse un’apparenza,
allora anche il divenire dei mondi non sarebbe reale. Il quadro cangiante e molteplice che
osserviamo, altro non sarebbe che l'insieme di immagini che differenti categorie di sensi ci danno
di una stessa identica realta. Quest’Unica Realta potrebbe essere Dio, un Dio che tutto
comprenderebbe, percio completo ed infinito perché Unico: Immutabile perché non toccato dal
divenire dei mondi: Assoluto perché da tutto indipendente e via, via. Ed essendo cosi singolare,
cosi diverso da tutto quanto appare esistere nel mondo della molteplicita, veramente potrebbe
essere la prima Causa increata. E’ chiaro che la mia certezza circa I’esistenza e la natura di Dio, non
deriva da questa speculazione, anzi non deriva da speculazione alcuna. Ma io credo che questo
ragionamento sia da voi accettabile e, in ogni caso, il solo che puo conciliare I’esistenza di Dio con
I'esistenza della molteplicita. Credenti di tutte le fedi, se voi credete in Dio credete a questo Dio,
perché é il solo che puo esistere, il piti vero per approssimazione alla Realta. Questa non é
un’affermazione di fede: e un’affermazione della ragione.”



* %k %

La logica ci porta a credere a un Dio cosi concepito, ovvero ad un’Unica Realta, completa, infinita,
immutabile, eterna, prima Causa increata, ragione d’esistere di tutto cio che esiste, con niente da
Lei separato, perché tutto in Essa compreso. Ma la speculazione non basta a credere a tutto
guesto, soltanto dal nostro intimo pud giungere la completa accettazione. Allora la ragione deve
essere, sia pure parzialmente, abbandonata, perché & dall’anima, che scende l'intuizione, e la
consapevolezza ottenuta dalla mente, si trasforma in comprensione e certezza. L'insegnamento
del maestro Kempis € un notevole punto d’appoggio verso la dimensione, che trascende il piano
mentale inferiore, ed € la spinta ad andare oltre, perché la ferrea logica del Maestro, non dando
spazio a possibili argomentazioni incoerenti e cervellotiche, permette all’'anima d’esprimere
pienamente il suo potere di conoscere.

* %k %k

Kempis: “Detto questo, la domanda che si pone subito dopo é:che cos’é questa molteplicita, cioé
gli esseri, i mondi, in rapporto a Dio? Creazione o emanazione divina? Se con questi termini
s’intende un evento oggettivo, no certo. Nulla puo realmente nascere, trasformarsi, sparire nella
Realta assoluta ed oggettiva. Gli esseri e i mondi, non sono stati creati o emanati da Dio nel senso
che nella Realta assoluta prima non c’erano e adesso ci sono; il prima ed il dopo fa parte del
divenire, dell’illusione del tempo. Un Cosmo appare nascere e morire perché é una realta parziale,
limitata, relativa; limitata fra I'altro da un inizio ed una fine. Il Cosmo appare contenuto fra
I'emanazione ed il riassorbimento, ma questi eventi, come quelli fra questi accadono,
appartengono al mondo dell’apparenza. Ogni attimo che, vissuto sembra non potersi fermare, e in
realta senza tempo,; non puo essere stato creato, né puo distruggersi; era prima che lo vivessimo e
rimane, al di la del suo apparente trascorrere. Sul filo di questa considerazione, la Manifestazione
non appare certo come conseguenza di un atto di volonta di Dio, ma se mai come un Suo aspetto,
una parte, anche se oggettivamente non distinguibile da Dio, perché se lo fosse sarebbe
oggettivamente esistente e percio limitante Dio. Inoltre, come un organismo é un insieme di parti
che ha funzioni proprie e diverse da quelle dei singoli organi che lo compongono, a maggior
ragione Dio é tutt’altra cosa dall’insieme della molteplicita, peraltro apparente.”

* % %k

Il compito che si propone qui il Maestro Kempis & smisurato. Spiegare a noi in parole umane la
relazione fra la Manifestazione dei mondi e Dio, & cosa quasi impossibile a capire, perché la sua
comprensione non puo essere data dalla mente, ma solo dall’anima. Come al solito pero il
Maestro ci guida con il ragionamento ad escludere idee e considerazioni, che ci allontanerebbero
con una falsa conoscenza, da un intendimento troppo lontano dal reale. Il Cosmo non puo essere
creato o emanato da Dio, perché e eterno, senza inizio e senza fine. Deve essere parte di Lui, ma
non parte oggettiva, perché altrimenti sarebbe da Lui distinguibile, quindi Lo limiterebbe. Dio lo ha
in sé, ed ha tramite lui una sua modalita d’esistere, ma anche lo trascende. Immanenza e
trascendenza sono essenza del divino.



* %k %

Kempis: “Come si sa, le domande sono come le ciliegie: una tira I'altra, e a questo punto, la
domanda che la logica impone é: se Dio é I’ Unita, tanto che la molteplicita é un’apparenza, allora
poteva non esistere quest’apparente molteplicita? Nel regno del manifestato, del molteplice, tutto
ha una ragione, uno scopo. Anche senza osservare i grandi eventi cosmici, la Verita di questa
affermazione é riscontrabile dai semplici fatti naturali. Che so? Per esempio il colore e il profumo di
un fiore che attirano piu gli insetti di una certa specie anziché altri, fa aumentare le possibilita di
impollinazione tra i fiori della stessa pianta o di piante della stessa specie. E cosi tutti i fatti naturali
che possono essere recepiti dalla portata della vostra osservazione e della nostra comprensione,
mostrano di avere una ragione, tendere a uno scopo. Ma anche senza pensare alle cause finali di
Aristotele o al <finalismo>, se la Manifestazione esistesse senza scopo alcuno - cioé esistesse per
esistere — é chiaro che non potrebbe non esistere. Tuttavia solo quando si parla di Dio, si parla di
Colui che non ha causa, non ha perché. Allora cio che si pud dire a chi, come I'uomo, é abituato
all’effetto quale conseguenza della causa, suona pit come un postulato che come una
dimostrazione; piti come una tautologia (<I’Essere é I’Essere>) che come una spiegazione.”

* %k %k

L'uomo nella sua esperienza ordinaria & abituato a trovare un fine ai fatti che gli si presentano.
Nasce percio il problema della finalita di Dio. Perché Dio &€ come €? Viene da domandarsi . La
risposta, come dice il Maestro, risuona come una tautologia, anche se non lo é. Dio & cosi perché
non puo essere che cosi. Dio & Assoluto, e non puo essere diversamente, altrimenti sarebbe, si un
Ente con innumerevoli qualita, ma non esprimerebbe il concetto di Dio, quindi, come tale, non
puo avere altra finalita che quella di essere Se Stesso. Se ci fosse un altro fine, dipenderebbe da
guesto, e cadrebbe allora la possibilita di essere Realta Assoluta. Puo in un primo momento non
appagare questa risposta, perché il cuore vorrebbe una soluzione meno gelida, ma la logica dice
guesto e non ammette alternative, come invece vorrebbe I'emotivita .

* %k %

Kempis: “Vedete: una realta oggettiva diversa da quella che &, non puo esistere. L’abbiamo detto
prima: Se Dio esiste non puo che essere infinito, eterno, assoluto, immutabile, onnisciente, ecc. ecc.
Allora, puo non esistere quell’unico Dio che puo esistere? Quell’Unico Dio non é il Dio-creatura della
fantasia di certe teologie, ma é la ragione, la reale dimensione d’esistenza del Tutto. Se lo si toglie,
sparisce tutto, e la reale dimensione d’esistenza del Tutto é I’Unita di un solo Essere, I’Essere Unico
ed Assoluto che é chiamato comunemente Dio. Sul piano assoluto <l’essere> s’identifica con la
coscienza, con il Sentire assoluto.. Questa d’esistenza del Tutto é I’Unita di un solo Essere I’Essere
unico ed Assoluto che é chiamato comunemente Dio. Sul piano assoluto si identifica con la
coscienza, con il Sentire assoluto. Questa non é un’affermazione dogmatica, é un’affermazione che
e contenuta nel concetto stesso di <Essere assoluto> , come — per esempio - il concetto
dell’identita con se stessi € contenuto nello stesso concetto d’<identita>. Ora questo <Sentire
assoluto> non é un <sentire>, ma é la completezza del <sentire>. E questo non sarebbe se Dio non
fosse la fusione, nell’Unita, della molteplicita. V’é fra I’Unita e la molteplicita, fra la Realta assoluta
4



ed oggettiva e I'apparenza, lo stesso rapporto che v’e fra causa ed effetto in chi é causa di se
stesso. Percio errato sarebbe credere che il manifestato fosse lo sgabello su cui Dio poggia i Suoi
piedi. Ogni essere é parte integrante di Dio, anche se da Lui non é oggettivamente distinguibile; ed
anche nel mondo della relativita, ogni essere non é condannato ad una perpetua limitazione, ma la
coscienza si amplia sempre piu fino ad identificarsi in Dio, che & la comunione del Tutto. Difatti il
sentirsi distinti da tutto quanto esiste deriva da una delimitazione non oggettiva del <sentire>; la
vera natura del <sentire> é il Sentire Unico ed Assoluto. Percio la vera natura di ogni <essere> é
I’Essere Unico ed assoluto: Dio.”

* %k

Ogni essere € Dio, non nella sua forma apparente, ma nella sua reale essenza. Essere consapevoli
di cio e forse uno dei fini di ogni vita. L’ Essenza Divina crea quello che percepiamo, questo e il
tramite mediante il quale la coscienza prende forma superando i suoi limiti, fino a riconoscere
I’'Unita del Tutto. Solo I'Uno esiste, il molteplice e frutto dell’illusione, da Lui stesso creata. Capire
cid non e impossibile, ma inesplicabile & viverlo. Perché questa differenza? Capire € una funzione
della mente perché, se bene allenata ed educata, pud farcela, mentre vivere € un’altra cosa,
riguarda I'ampiezza del sentire di coscienza, la sua liberta dalle limitazioni, in una parola uscire
dall’illusione. E’ questo il grande mistero della vita. Dio si limita, si fraziona virtualmente e cosi da
corpo alla nostra realta ed attraverso essa ricompone la sua Unita, anche se in essenza, mai era
stata persa, perché parte della Sua stessa trascendenza.

% %k %

Kempis: “Questa diversa concezione di Dio, trae seco una diversa concezione della Realta e della
vita. Noi esistiamo perché esiste Dio e viceversa, fatto salvo il carattere assoluto di Dio, cioé di
indipendenza di Dio. Tutto quanto esiste é perfetto e indispensabile, naturalmente al di la di
opinioni e giudizi che necessariamente sono relativi ai singoli. Intendo dire che una situazione puo
essere piacevole o dolorosa, ma sempre relativamente a chi la vive o a chi I'osserva; mai in senso
assoluto. E con cio intendo accennare alle difficolta incontrate dal monismo spiritualistico per
spiegare I'esistenza del male inconcepibile in Dio: il male fa parte del mondo relativo, é come tutto
il divenire dei mondi che non incide nella Realta di Dio. Tuttavia il male nel piano relativo ha una
sua precisa funzione; nulla della molteplice versione dell’esistente é errato o superfluo, anzi, ogni
fatto ha piu significati, tanti significati per lo meno quanti sono i suoi protagonisti. Tutto quanto
viviamo esiste da sempre e per sempre, al di la del tempo, ed esiste in molteplici versioni, si da far
salva la liberta del singolo ove e quando sia necessario. Quanto ci appare come passato e come
futuro, esiste identicamente nell’Eterno Presente. Tuttavia non esisterebbe se non esistesse nel
tempo e viceversa. Percio al di la del tempo esiste la <comunione degli esseri>, a cui tutti siamo
votati ed in cui la molteplicita é trascesa perché fusa nell’Unita. Ma cio non sarebbe se, nel tempo,
non vi fosse la sequenzialita e la separativita che originano la pluralita. Badate bene: questo
concetto é giustamente inteso allorché serve a chiarire e meglio comprendere che la
Manifestazione nulla trae né apporta a Dio, nel senso temporale. Questa diversa concezione della
Realta e di Dio, che libera I'immagine del Divino da quegli orpelli posticci di un misticismo



romantico, ci autorizza forse a credere che la moralita non abbia senso alcuno? Che inutile sia lo
sforzo dell’'uomo di tendere al bene, di migliorare il mondo? Finché I"'uomo non comprende che il
suo <essere> deve estendersi al di la dello spazio limitato e delimitato dal suo egoismo, finché non
comprende che le proprie qualita non gli appartengono solo per se stesso, la legge del dolore lo
richiama alla comprensione. In cio sta la risposta. Di pit: se Dio é la reale dimensione d’esistenza
del Tutto, se Egli é I’Unico Essere in cui tutti ci riconosciamo, allora ogni <essere> é un altro te
stesso. Se puoi convincerti di questa Verita, getta pure lontano da te ogni legge, ogni
Comandamento, perché essi non sono che una pallida imitazione, una grottesca caricatura di
quella convinzione interiore che sola puo trasformare i tanto meravigliosi quanto irraggiunti ideali
morali in viventi Realta.”

* %k %

In modo particolare nella parte finale di questa lezione dei Maestri, si coniugano due modalita di
concepire la Vita. Potremmo definirle una metafisica ed una etica. Queste non sono fra loro
disgiunte, perché dipendono I'una d’altra. Da come concepiamo Dio dipende il nostro rapporto
con il mondo e viceversa. La chiave di volta € come il relativo pud essere parte dell’Assoluto e in
senso opposto come Dio, che € anche trascendenza, puo essere al tempo stesso completa e
perfetta immanenza, al punto che il male ed il bene, che tanto ci angosciano, sono Sua non
disgiungibile Realta. La spiegazione, che i Maestri danno, non puo che essere adeguata alla
possibilita di comprensione di menti, emanazione di sentire di coscienza ancora molto limitati, che
non hanno la capacita di andare oltre un radicato egoismo. Difficile & capire come il dolore sia una
benedizione quanto e piu del piacere. Non lo vuole accettare la personalita, che giudica e si muove
solo nella direzione di gratificare se stessa. Altrettanto arduo & concepire che il prossimo, spesso
diverso e a volte anche nemico, non € altro che la diversa faccia di una medaglia, della quale anche
noi facciamo parte, e non & detto che la nostra faccia, sia piu innocua dell’altra. In conclusione la
morale € conoscenza dell’Essere, e la conoscenza € il fattore necessario per una giusta morale,
percid morale e conoscenza unite sono un fondamentale strumento verso l'unica vera Realta,
ovvero la Coscienza Assoluta, che tutto ha in sé e tutto trascende.

* %k %

Kempis: “Egli non é il Dio di Abramo, né di Confucio; non e Brama, non é il <Padre> del Cristo, né
I’Allah di Maometto. Non é né bene né male, non e amore contrapposto all’odio, non é Giustizia,
ma non é parzialita.; non é Misericordia ma non condanna. Egli é al di la del giuoco dei contrari,
ma essendo la <somma pienezza> é tutto cio che vi manca: amore per chi non é amato,
beatitudine per chi soffre. Tutto per chi nulla é. Egli é I’'Uno che appare come molteplice, ma non é
I'apparenza, perché é <cio che E’>. E’ infinito perché I’Unico, eterno perché immutabile, in realta
indivisibile perché in realta é il solo che esiste. Egli e completo perché é il Tutto che comprende, ma
non e il Tutto perché il tutto trascende. Egli é assoluto <sentire> ed <essere, nostra reale condizione
di esistenza. Invoco lo spirito che é in voi, il solo capace di dare senso al mio misero balbettare.”



