Superamento della limitazione
Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,* pp. 278-282
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Vogliamo sfogliare assieme I'album dei ricordi per constatare quanto abbiate modificato
certi concetti e come certe parole di sempre rivelino oggi significati nuovi. La prima cosa che
confermammo con le nostre comunicazioni fu la sopravvivenza dell’'uomo alla morte del suo corpo.
A ben pensarci, oggi, sapendo quanto remota sia la parte che sopravvive rispetto all’effimera
personalita umana, pare pit prossimo al vero chi neghi la sopravvivenza piuttosto di chi I’affermi.
Influenzata dall’idea di un’imperitura integrita dei caratteri essenziali dell’'uomo, risultava la Verita
della reincarnazione, intesa come se I’'uomo fosse chiamato a recitare, in vite successive, varie parti,
dimenticando ogni volta chi era stato, ma rimanendo sempre essenzialmente lo stesso. In modo
analogo I'evoluzione era intesa come un perpetuo divenire che faceva crescere I'uomo in una sorta
di gerarchia spirituale, intesa come progressione in carriera, conferentegli mansioni di sempre pit
vasta importanza nei riguardi degli esseri meno evoluti. Chi di voi non si é visto proiettato nel futuro
come un se stesso cresciuto d’importanza ed in conoscenza, senza pensare ad un eventuale
cambiamento del <sentire>, ossia un cambiamento del proprio essere? Allo stesso modo la legge di
causa e di effetto era apprezzata solo quale strumento di giustizia. Questo concetto — pur risultando
superiore all’altro secondo il quale il dolore era distribuito da Dio, non si sa bene con quale criterio e
per quali fini — tuttavia non contemplava l'intera Verita della legge di causa e di effetto, Verita che
e anche quella di riportare sul giusto cammino della comprensione I'individuo. Ricordate quando
credevate che I’emanazione di spiriti da parte di Dio, fosse continua per tutto il periodo della
Manifestazione? Devo pero rilevare a vostro vantaggio che nel quadro di una perfetta eguaglianza
degli esseri e di una scrupolosa giustizia nei loro confronti — quadro che noi vi abbiamo prospettato
- voi non comprendevate come in seno ad una stessa razza di anime, ad uno stesso scaglione,
potessero verificarsi sensibili disparita di evoluzione.”

* %k %

Il Maestro Kempis sembra qui fare un po’ il punto della situazione e mette cosi in evidenza come
concetti, ormai acquisiti, siano ora superati da una nuova visione della realta. L’io, che & sempre in
agguato, ci porta a pensare noi stessi dopo il trapasso ancora con le caratteristiche della personalita
vivente. Se la cosa in un primo momento & vera, poi cambia completamente, perché non soltanto il
veicolo fisico viene distrutto, ma, dopo la morte fisica, con gradualita lo sono anche il corpo astrale
e quello mentale inferiore, resta I’'anima o corpo causale. Questa & una struttura la cui sostanza &
fatta prevalentemente di materia dei sottopiani del mentale superiore, e pertanto pilu diretta
espressione del sentire di coscienza. Come tale non ha pit molte delle peculiarita, che la personalita
mostrava nella vita fisica. Inoltre la nostra abitudine a pensare la realta in divenire, ci fa ritenere il

sentire di coscienza un ente in evoluzione, mentre la realta e in essere, quindi il sentire non e
un’unita, ma una successione di sentire virtuali, fra loro legati da una consequenzialita logica cosi

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.
1



stretta da farli apparire un solo ente. Per quello che concerne la legge del karma, la sua finalita &
soprattutto quella di indurre nelle coscienze una sempre maggiore consapevolezza, che poi diviene
comprensione e ampliamento di. coscienza

* % %k

Kempis: “Oggi voi sapete che in effetti nessuna disuguaglianza esiste fra gli esseri; <sentire>
analoghi vibrano simultaneamente, e la differente evoluzione che si puo riscontrare fra protagonisti
di una stessa vicenda dei piani grossolani, si spiega con la non contemporanea percezione di quella
vicenda da parte dei suoi protagonisti. Ossia i diversi livelli di evoluzione individuale degli esseri dei
piani grossolani si riconducono ad una perfetta equaglianza nel piano del <sentire>, dove ciascuno
cammina di pari passo con i suoi simili. E, cosi, abbiamo approfondito altri concetti. Mi piace, pero,
soffermarmi su un altro ricordo: la nostra esistenza nei confronti di Dio. Forse I’approfondimento pit
grande che abbiamo operato ed al quale poniamo tuttora mano, é proprio in questo concetto di
come dobbiamo vederci nel nostro futuro esistenziale. Come ho detto, ciascuno di voi pensava a se
stesso come ad un essere destinato a crescere, a crescere a dismisura, rimanendo essenzialmente se
stesso. Anche I'amore ai fratelli era visto come un sentimento che si doveva avere nel quadro di
un’acquistata divinita, sentimento e divinita che lasciavano pero ciascuno ben diviso dagli altri. Se
limitiamo noi stessi alla percezione delle singole fasi della nostra esistenza, di quale futuro possiamo
parlare? Noi, quali ci sentiamo, non sopravviviamo ad un attimo. Noi come personalita non andiamo
oltre una vita, noi come <sentire individuale> non siamo che un momento del <sentire>
dell’individualita, noi come individualita non oltrepassiamo un Cosmo. Allora di quale futuro
esistenziale possiamo parlare? In qualunque modo vogliamo considerarci, mai siamo gli stessi, ogni
attimo siamo un essere diverso, percio se per sopravvivenza s’intende la continuita dello stesso
essere immutato, la sopravvivenza non esiste. Di piti: se la molteplicita é un’apparenza, noi esistiamo
solo nell’illusione, non siamo nella realta assoluta come individui da Dio distinti: la Realta assoluta é
solo Lui.”

* % %k

Queste frasi dell’'insegnamento del maestro Kempis sono un invito al superamento dell’ lo. E’ I'io
che ci tiene ancorati alla personalita, della quale lui stesso fa parte. Il tempo e lo spazio sono una
sua illusione, originata dall’incapacita di andare oltre il proprio limite, della coscienza individuale.
Non c’eé un passato né un futuro, solo I'attimo &! E’ in esso, che scorgiamo il sentire d’esistere che
sostiene la rappresentazione, per la quale viviamo come umani, aventi una personalita permeata
da emozioni , passioni, pensieri e attaccamenti. In quel marasma, che la personalita crea, si
annebbia la consapevolezza e I'individuo dimentica la reale essenza del suo essere.

* % %k

Kempis: “Riflettiamo: chi siamo noi se non <sentire relativi> che apparentemente si susseguono I’'uno
dopo I'altro, I'uno diverso dall’altro? Noi nasciamo nella separativita, che é un’illusione, e troviamo
una continuita nel divenire, che é ancora un’illusione. Ma poiché I'illusione per propria natura é un
processo della limitazione, cioé limitato, cioé finito, cioé che finisce, che ne sara di noi? In Realta

2



esiste solo Dio. Cio che dall’illusione é costruito, con essa si dissolve. Dunque, quello spettro che ogni
uomo vede ad attenderlo alla fine della propria esistenza e che continuamente gli si para dinnanzi
minaccioso, richiamato alla memoria da mille occasioni del di e pit terrificante nella notte, lo spettro
della morte che I'uomo ha creduto di sconfiggere inventando la sopravvivenza, gli appare forse ora
inesorabile, quale sentenza passata in giudicato? Forse che qui miseramente naufragano gli infantili
sogni dei mendicanti d’essere in realta figli di Re? D’essere chiamati ad una gloria eterna, di veder
rifulgere la propria immortalita? Nelle antiche scuole d’iniziazione, gli iniziandi erano sottoposti alla
prova dell’aria, dell’acqua, della terra e del fuoco, perché vincessero la paura e se stessi. lo vi chiedo
una sola prova, ma che per difficolta le supera tutte: siete voi tanto forti e coraggiosi da credere alla
morte vera? Gli atei lo sono. Debbo concludere che voi credete per paura e egoismo? In altre parole,
avete trasceso I'io egoistico e personale tanto da pensare alla sua fine rimanendo sereni? No? Bene!
Credete che il divenire non finisca mai e che con il suo perenne scorrere si realizzera la vostra
perpetua esistenza. Ancora l'illusione per tenervi in vita. E chi non sa rinunciarvi , pit oltre non
ascolti. Ma chi vuol conoscere la Verita, deve essere disposto a morire nel vero senso della parola,
convinto che con la morte tutto finisca: morte senza possibilita di sopravvivenza. Solo se é disposto
a tanto ricerca la Verita per la Verita e non per accrescere se stesso. Si fratelli, ve lo ripeto:
rassegnatevi. Noi finiamo perché finiscono tutte le nostre debolezze, i nostri vizi, il nostro soffrire, il
nostro sentirsi ed imporsi diversi dagli altri, la nostra crudelta, il nostro egoismo, perché questi siamo
noi oggi e finendo questi, noi finiamo! Capite che cosa intendo? Mi preme che voi lo comprendiate.”

* %k %k

Molto forti e significative sono queste parole del Maestro. L'illusione di non annullare se stessi con
la teoria della rincarnazione, che da molti puo essere accettata come sostegno e conforto alla paura
della morte, e fatta cadere da Kempis. Siamo si sentire! ma questi sentire non rappresentano
un’unita, tanto meno un io che si protrae in eterno. Ogni sentire & una frazione di coscienza, che
esiste in un solo attimo. La personalita, che lo accompagna quando il suo grado evolutivo lo
necessita, si manifesta in tanti fotogrammi, che sono li, dispiegati nella realta essere. Il film esiste,
finché la storia che rappresenta serve, dopo di che ne comincia un altro. Cosi l'io, filo conduttore
della trama, cessa, non c’e pil, appartiene ad un’altra storia. In sintesi, con la morte fisica, la morte
astrale, quella mentale tutto finisce, e nuovi stati di essere si susseguono, sia pure logicamente
collegati. Il Maestro Kempis ci invita ad accettare la perdita della personalita e tutto cio che ad essa
e legato, in primo luogo il possesso, che tanto ci vincola. Possiamo in conclusione dire cha la rinuncia
e la prima grande conquista dell’evoluzione.

* %k %k

Kempis: “Non ci limitiamo ad enunciare delle Verita, cerchiamo di renderle a voi accessibili. Cio che
vi diciamo del vostro futuro non é una semplice — per quanto fondata — supposizione di cio che sara;
il futuro esiste gia, niente noi abbiamo da supporre. Ma non é neppure la fedele descrizione di cio
che constatiamo — la qual cosa potreste e non potreste credere — é anche, insieme, la spiegazione
del perché non puo essere che cosi. Comprendo la vostra obiezione, voi dite: <Tu stai parlando di
Dio>. Come Dio puo essere raggiunto dalla ragione? Se dico che Dio é infinito, esprimo un concetto



e voi capite che cosa intendo, anche se non potete sperimentare l'infinita di Dio. Se dico che Dio é un
sentire esprimo una realta che non é raggiungibile, esperimentabile dall’intelletto, ma esprimo
anche un concetto che é raggiungibile dalla ragione. Se dico che Dio é uno stato di coscienza in cui il
Tutto e fuso nell’Unita, non vi do la possibilita di sperimentare questo stato di coscienza, ma vi do
I'unico concetto che possa conciliare I'esistenza di Dio assoluto, eterno, infinito, immutabile,
onnisciente, onnipresente, onnipotente, completo, perfetto, ecc, ecc, con la molteplicita degli esseri
e dei mondi. Se Egli é la sola Realta assoluta, ne discende che noi esistiamo solo nelle varie realta
relative. Ciascuna realta relativa é sempre soggettiva, come ho creduto di spiegare nello scorso ciclo
di riunioni.”

* %k

L'insegnamento & arrivato ad un livello tale che & ben oltre le nostre possibilita di sperimentare. Il
nostro grado di evoluzione con le sue limitazioni non trascende la dualita. Possono percio in noi
nascere dubbi e scetticismo. Lo strumento, che principalmente usano i Maestri per mantenere la
nostra attenzione ai loro argomenti, facendoli ritenere da noi , prima credibili poi accettati, ¢ la
ragione e, nella sua piu peculiare proprieta, la logica. Questo metodo puod essere usato perché il
mondo da noi percepito, € in buona parte logico. La legge del numero ¢ in lui, bene aveva intuito
Pitagora ! L'attivita della mente inferiore, quando non é disturbata dagli impulsi, che le giungono
dal veicolo delle emozioni, come abbiamo detto, si serve della ragione per conoscere, ma la Realta
va pero ben oltre, cosi come ben al di 1a della mente inferiore vanno le potenzialita umane. Entra
allora in gioco il corpo causale, la cui logica non & piu aristotelica, ma dialettica, cosi come lo &
I'intuizione, che & propria dell’anima e che concilia gli opposti e li trascende. La comprensione allora
diviene identificazione, la dualita e superata. Con la logica il Maestro ci conduce fino ad un certo
punto, oltre il quale subentra I'intuizione che. permette di .capire I'insegnamento nei suoi piu alti
livelli.

* % %k

Kempis: “Che cosa significa <soggettiva?> Che dipende dal modo di pensare e di <sentire> di un
soggetto, dice il dizionario. In effetti non esiste un soggetto che <sente>; il soggetto é il <sentire>
stesso e rappresenta cio che esprime, o se preferite, la <parte> dell’unica Realta che esprime;
essendo una parte, € dunque un <sentire> limitato. Ma come puo realizzarsi la limitazione di un
<sentire> , se non nel sentirsi di essere limitato? E come puo sentirsi limitato un <sentire> se non
fosse, in qualche modo subordinato alla sequenzialita ed alla separativita? Ossia ad un tempo ed
uno spazio posti come oggettivi? Cio che é oggettivo appare soggettivo allorché é posto oggettivo
un soggettivo. E’ questo il modo con il quale é realizzata la limitazione del <sentire>, limitazione che,
se fosse reale, smembrerebbe il Tutto in un numero indeterminato di frammenti, ciascuno dei quali
fine a se stesso, ammesso anche che cosi potesse esistere. Percio il modo con il quale é realizzata la
limitazione del <sentire> fa si che questa limitazione non sia reale. Il rivelarsi come proveniente <da>
e tendente <a>, e questo modo che limita e lega ciascun <sentire> all’altro, creando gli esseri; ma
al tempo stesso conduce gli esseri nella fusione del Tutto, acciocché la limitazione non sia reale. Si
fratelli al di la delle nostre limitazioni, dell’essere o del credere d’essere in un certo modo, al di la di

4



ogni trasformazione che sembra, subiamo, permane una continuita nel sentirsi d’esistere che é la
vera sopravvivenza. Questa continuita conduce ognuno a riconoscersi uno col Tutto, ossia quello
stato di coscienza chiamato Dio, dal quale nulla e nessuno puo mai essere uscito, tornare o dipartirsi
al di la del tempo.”

* %k

Cio che noi viviamo come oggettivo, € in realta soggettivo, cosi accade per il mondo circostante, che
crediamo reale, mentre fa parte della nostra grande illusione, la cui origine risiede nel limitarsi del
Sentire Assoluto, ovvero il virtuale frazionamento. Da li parte il film, che noi chiamiamo realta.
Questo limitarsi del sentire proviene dal fatto, che € come se Lui stesso si sentisse limitato, € per
guesto, che la limitazione non puo che essere virtuale. Si hanno percio tanti stati di sentire in sé
irreali, ma che hanno un filo conduttore che li lega e permette loro di ritrovare l'unita,
ricomponendo il frazionamento. Questo filo conduttore consiste nel “sentirsi d’esistere”, e con la
sua continuita esprime I'essenza della sopravvivenza. La sensazione di provenire ‘da’ e di andare
‘verso’ e cio, che lo palesa, dando il senso della unita del Tutto. E non & questo Tutto la Realta che
chiamiamo Dio ? Unica e sola possibilita d’Esistenza.

% %k %

Kempis: “Dopo la morte che avete accettata, ecco dunque la resurrezione: essere Lui che non puo
certo esprimersi in un <io sono>; coscienza d’essere al di la di ogni separazione, di ogni divenire;
supremo <sentire> che non conosce distinzione alcuna: eternita. Che cosa sono la luce e I'ombra, il
bene e il male, I'io e il non-io, se non contrarie polarita in forza delle quali esistiamo? Dolore, gioia,
liberta, schiavitu, vita e morte, opposti fra cui si libra, incerto e soffocato, un <sentire> che é il seme
della divinita, ed é quello che conduce ogni essere a Dio, oltre ogni contrasto, ogni separazione, ogni
limitazione. Ma allora, dopo avervi prospettato la vera morte, vi ho forse dato quello che mai
nessuno ha osato darvi, vi ho forse fatto credere che voi siete Dio. No, noi non siamo Dio, noi quali
ci sentiamo, non sopravviviamo ad un attimo perché ogni attimo siamo un essere diverso, ma la
continuita del nostro <essere>, legando I'un attimo all’altro, va oltre l'illusorio succedersi di essi e ci
conduce di fronte all’unica Realta nella quale non possiamo che riconoscerci: Lui, perché Lui tutto
comprende, Lui, in cui si e Tutto e si & Uno nell’Eterno Presente. Lui, che é la vera natura di noi stessi,
la reale condizione d’esistenza del Tutto. Se allora io e voi in Lui ci identifichiamo, ci riconosciamo,
chi sono io, e voi chi siete?”

* %k %k

Dopo avere argomentato, con un linguaggio estremamente logico e razionale, che impegna
notevolmente le capacita mentali dell’ascoltatore, il Maestro Kempis termina le sue comunicazioni
.con un finale, direi mistico, che stimola I'intuizione. Infatti & proprio mediante essa che si puo fare
un salto di comprensione ed assimilare I'insegnamento, che, a questo livello, & divenuto quasi
inafferrabile dalla ragione. Noi quali personalita non siamo eterni, non sopravviviamo un attimo
all'istante al quale stiamo dando vita. C’eé pero un filo che lega ognuno di questi attimi, un filo sottile
che non ha inizio né fine, & come un cerchio che abbia in sé il Tutto ed anche lo trascenda. Non &

5



definibile, non & conoscibile, ma la Sua esistenza e radicata in noi. L'intuizione ce la mostra con forza
ed evidenza ed € a questa evidenza che ci conducono le parole del Maestro.

* %k



