
La vera libertà 

Brano tratto dal libro ESSERE E DIVENIRE,1 pp- 245-246 

 

Fratello Orientale: “Salve fratello caro, salve! 

Il progresso porta, coi vantaggi, nuovi problemi. Ciò che si costituisce per rendere comoda la vita 

dell’uomo, spesso si rivelano fonte di scomodità. Ciò che si fa per renderlo indipendente, non di rado 

lo fa schiavo; ciò che si fa per facilitare la sua esigenza, lo rende sempre più scontento. Il Buddha 

disse : “ Tutti i tormenti dell’anima umana traggono origine dal timore e dai desideri”. Io vedo come 

la tua serenità venga distrutta dalle tue ansie e dalle tue brame. Tu temi anche ciò che non  è certo, 

ma questo non è saggio. Tutto potrebbe accaderti! Ed allora, pensando a questa probabilità, vuoi 

rendere la tua vita un solo timore? Chi non teme è libero. Pensa a quante cose ti rendono servo, e a 

come sarebbe importante per te usufruire di tutta la libertà di cui potresti disporre. La vera libertà 

non sta nel potere appagare tutti i tuoi desideri, ma sta nel sottrarsi ad ogni influenza, prima fra 

tutte la coercizione esercitata dal tuo desiderio. Devi essere così libero e forte da poter disporre di te 

stesso in ogni momento. L’uomo forte, il più potente, è colui che sa comandare a se medesimo. Puoi 

gloriarti di comandare agli altri, se non sai comandare a te stesso? Devi essere forte per servire; 

nell’auto-controllo genererai l’ordine e nell’ordine interiore la tua liberazione. Sempre la libertà si 

fonda sull’ordine, ma l’ordine non può essere imposto. Chi affermasse il contrario in sostanza direbbe 

che la libertà si fonda sulla coercizione: sarebbe in contraddizione con se medesimo. La libertà dai 

tuoi desideri non la puoi raggiungere violando te stesso, reprimendo le tue brame, ma generando in 

te quell’ordine che risulta dall’aver trasceso la radice dei tuoi desideri. Questo è vero non solo per il 

tuo mondo interiore, ma anche per la società  nella quale tu vivi. L’ordine sociale, e perciò la vera 

libertà, è raggiungibile solo nel convinto adempimento dei propri doveri individuali. Ciò che devi 

raggiungere è la convinzione che non puoi vivere solo per te stesso, che fai parte di una società la 

quale può avere un assetto armonioso solo se i suoi membri posseggono una coscienza sociale. Fa 

che il tuo desiderio sia il desiderio di tutti, chi nulla desidera per sé è il più ricco degli uomini perché 

ha già  ciò che gli altri cercano di raggiungere appagando i loro desideri. Se desideri sapere, sappi 

istruire, ma non istruire per essere considerato un Maestro e perciò essere amato; piuttosto ama! 

Non adorare i morti per quanto degni possano essere stati. Ama i vivi, ma non far dipendere da essi 

la tua felicità. Infelice è l’uomo che fa dipendere dagli altri la sua gioia. Non avere paura del dolore; 

se non sai nulla della sofferenza, cosa puoi sapere della felicità? Se non hai patito un sopruso, cosa 

puoi sapere e come puoi amare la giustizia? Ricorda: l’uomo deve conoscere la felicità e il dolore, il 

bene e il male, per essere al di là di essi. 

OM MANI PADME AUM!” 

 
1 ESSERE E DIVENIRE NELL’INSEGNAMENTO DI DALI E DEL FRATELLO ORIENTALE. Scuola del Cerchio Firenze 77, (a cura 
di Vitaliano Bilotta). Roma: Edizioni Mediterranee, 1998. 


