La molteplicita, dimensione comune dei Cosmi. La molteplicita nel

mondo del sentire

Brano tratto dal libro PER UN MONDO MIGLIORE,* pp. 173-179

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Questa sera parlero di cose che piacciono a pochi. Ma quei pochi non sono degli esperti,
degli specialisti o dei raffinati, appellativi che si usa dare quando, contrariamente alla
consuetudine, si vuole incensare qualcuno che ha gusti non comuni; quei pochi sono - non dico dei
coraggiosi, che altrimenti sarei io ad incensarli - diciamo che sono degli indipendenti, che amano
avventurare il loro pensiero fuori dal regno del positivo, dove non arriva l'illuminata e rassicurante
guida del criterio scientifico, dove é difficile stabilire se si é folgorati dalla intuizione o alienati dalla
propria fantasia. Quei pochi hanno capito che imprigionare il pensiero in un sistema, un'ideologia,
una scuola, significa perdere la creativita, perché al massimo la creativita puo ridursi a come il
pensiero riesce ad adattarsi a certi schemi posti come invalicabili. Ma scoprire é ricreare dentro di
sé la Realta, e vi assicuro che la Realta non tiene in nessun conto le regole del gioco degli uomini.”

kkk

I Maestro Kempis esprime un'apparente invito all'anarchia con queste sue parole. Ma se
riflettiamo attentamente si comprende che questa non pud che essere la posizione di una grande
anima. Il sentire & "Liberta", gli schemi, che la mente propone, possono a volte essere utili, ma
sono semplici strumenti ai quali non ci si deve affezionare piu di tanto. Arrivera inevitabilmente il
momento che dovranno essere gettati via, sostituiti con altri a loro volta anch'essi lasciati cadere,
guando avranno esaurito la loro funzione. La Realta € infinita e non pud percio essere interamente
contenuta in un sentire relativo, che per sua stessa definizione & limitato. Tutto questo va sempre
tenuto presente se si vuole mantenere un giusto equilibrio nel muoversi nella vita. Non esistono

riferimenti immutabili, il relativo é insito nell'Assoluto.

k% k

Kempis: “Dicemmo che molti sistemi solari compongono un universo molti universi il cosmo
astronomico. Ma il cosmo astronomico non é che una piccola parte dell'intera manifestazione
cosmica, la quale si estende - in senso figurato - appunto dal cosmo astronomico al Logos. Molti i
cosmi nell'Assoluto. Ma mentre, fra un sistema solare e I'altro, fra un universo e l'altro non esiste
un confine netto e invalicabile - tanto che, teoricamente, da questo punto di vista un ipotetico
astronauta potrebbe raggiungerli tutti - cosi non é per i cosmi. Ciascun cosmo é separato dall'altro
dal non manifestato e se anche un astronauta riuscisse ad uscire fuori dal proprio cosmo e
viaggiare nel non manifestato egli non ne incontrerebbe mai un altro. La comunicazione fra i cosmi
puo avvenire solo nell’Assoluto dove tutto é «comunione». Questa affermazione, in passato,

L PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per I’'Umanita di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni
Mediterranee, 1981.



suscito in voi non poche perplessita. La ragione della perplessita derivava dal fatto che avendovi
parlato dell'esistenza dei cosmi, vi avevamo detto che non dovevate credere alla manifestazione di
un cosmo dopo l'altro, bensi alla esistenza simultanea di tutti i cosmi. Ovviamente questo era un
sistema per avvicinarvi al concetto del non tempo. La vostra domanda era: «Se i cosmi esistono
tutti simultaneamente - sia pure separati dal non manifestato - per quale motivo un ipotetico
astronauta, uscendo fuori da proprio cosmo di appartenenza e riuscendo ad attraversare il non
manifestato, non incontrera mai un altro cosmo?». Rispondemmo che allorché si é legati ad un
cosmo, esiste quello e quello solo; il che non diminui la vostra perplessita.”

kkk

| concetti del Maestro Kempis, che qui espone, esulano molto dalla nostra ordinaria percezione,
per questo non é facile farli propri accettandoli completamente. Il cosmo, all'interno del quale
vibra il nostro sentire di coscienza, ha la sua propria logica che discende dalla prima limitazione
che lo separa dall'Assoluto e che crea il suo modulo di base dal quale sono condizionati tutti i
sentire che Gli appartengono. E la nota base sulla quale sono intonati tutti in sentire relativi del
cosmo e le cui limitazioni li conducono dall'atomo del sentire alla stessa coscienza cosmica. Appare
perciod evidente e logico come: ognuno di questi sentire non possa intonarsi ad altre note che non
gli appartengono e che invece danno I'armonia agli altri cosmi. Non c'é possibilita, per questo
motivo, di comunicazione da un cosmo all'altro. Appare qui molto efficace la rappresentazione
della Realta; € come un trampolino di lancio verso una nuova intuizione dell'anima che
espandendosi siimmerge nell'Unita.

Kempis: “Spero che vi sarete resi conto che le difficolta di queste comunicazioni si chiamano:
difficolta di parlare di concetti che esulano dal vostro consueto modo di ragionare e che potremmo
parlarvi di tante altre cose che pero al momento rimarrebbero prive di significato, né avrebbero
una spiegazione accessibile, se non fosse preceduta da tutto un lavoro di preparazione. Ma il
renderci comprensibili non é la sola nostra preoccupazione; lo scopo che ci conduce a voi non é
quello di soddisfare la vostra curiosita, dandovi delle notizie piti o meno richieste, bensi quello di
convincervi di quanto sia diversa la Realta dall'apparenza; di quale sia il vostro posto in questa
Realta, si da farvi cambiare atteggiamento nei confronti della vita.”

Queste osservazioni che il Maestro Kempis fa, sono estremamente interessanti e significative.
Qual & I'essenza e lo scopo di questo immenso messaggio che tramite Roberto Setti & giunto a noi
umani nell'arco di questi 37 anni? La risposta la da con estrema semplicita e chiarezza il Maestro,
ovvero andare oltre le nostre possibilita di percezione, e convincersi, che siamo immersi in una
grande illusione, la quale perd non ¢ fine a se stessa, ma ha lo scopo di farci comprendere la
nostra reale essenza, la cui natura & soltanto coscienza, ora onnubilata, perché limitata, ma che, se
maturata attraverso una disciplina di continua consapevolezza interna ed esterna, diviene divina
apertura all'Unica Realta.

*kk



Kempis: “Qual era I'impedimento a comprendere la nostra affermazione? Derivava dal fatto che
non avevate ben chiaro il concetto del non tempo, oppure c'era qualcosa di pit? La Realta Assoluta
e uno stato di coscienza di Eterno Presente e di Infinita Presenza, in cui tutto é fuso e trasceso nella
«comunione dell'Unita». In questo «stato d'essere», non solo non v'é tempo e non v'e spazio quali
si conoscono nel mondo della percezione - cioé nei piani fisico, astrale, mentale -ma non vi sono
neppure gli analoghi - che noi abbiamo chiamato separativita e sequenzialita- dell'altra
dimensione d'esistenza, il piano akasico. La separativita del piano akasico é I'analogo dello spazio
del mondo della percezione. Separativita non é un termine ben indovinato: sta per cio che crea il
senso della individualita, quindi pit proprio sarebbe stato chiamarlo senso della «individualita»,
tanto pit che il senso di separativita e un processo specifico del piano mentale che concorre a
creare quel fantasma che e I'«io». Ma «senso di individualita» e termine di uso difficile. La
sequenzialita del piano akasico é I'analogo del tempo del mondo della percezione e nasce, come
ripetero poi, dall'illusorio trasformarsi del sentire «individuale». La reale condizione d'esistenza del
Tutto é la Realta Assoluta, in cui niente e nessuno é particolarmente evidenziato o evidenziabile,
distinto o distinguibile. Se si fa astrazione da questa dimensione d'esistenza - |'unica reale ed
oggettiva - si entra nella dimensione della cosi detta molteplicita, cioé del mondo delle
individualita, della separativita, della sequenzialita, del tempo e dello spazio.”

kkk

Il tempo e lo spazio esistono, sia pure illusoriamente, nei piani fisico astrale e mentale, ma
modalita analoghe ci sono anche nel piano akasico: sono il senso della individualita ed il senso
della sequenzialita. Solo nell'Eterno Presente, dimensione della Realta Assoluta, tutto & li, come
disteso su un tappeto infinito, immobile, visto dall'esterno, ma se osservato nella sua
rappresentazione intrinseca, raffigura un disegno che anima movimento e significato. | nostri
sentire di coscienza fanno parte della struttura del tappeto, sono proprio loro che danno luogo alle
figure del disegno ed alla storia che esse esprimono. In conclusione, il tappeto visto nella sua
immanenza € movimento, vita, forma, molteplicita e significato, ma visto nella dimensione della
trascendenza € Coscienza assoluta, monolitica nella sua unitarieta, e come tale da noi
inimmaginabile, ma sostenuta da una materia indiversificata.

*kk

Kempis: “Che cosa é la molteplicita? E I'insieme del manifestato e del non manifestato: dei cosmi e
del non manifestato che li separa. Sicché, se si immagina tutto quanto esiste, la molteplicita, in
questa dimensione di esistenza di Eterno Presente - cioé al di la del tempo, ma non di Infinita
Presenza perché in stato di separazione, di distinzione - tutti i cosmi esistono simultaneamente. Se
poi si introduce l'elemento sequenzialita-tempo-successione, esiste un solo cosmo alla volta, con
buona pace di chi vuol capire quello che diciamo. Difatti se le cose stanno cosi, un astronauta
peregrino non troverebbe mai un altro cosmo per il semplice fatto che un altro cosmo non sarebbe
manifestato. Questo discorso che puo chiarire le idee di chi ha la pazienza di stare ad ascoltarci, ha
un solo difetto: il difetto di non essere vero. Vedro di spiegarmi. Quando ho parlato dell'esistenza
simultanea dei cosmi, I'ho fatto partendo dalla supposizione che la totalita della molteplicita possa
essere osservata in stato di Eterno Presente, ma non di Infinita Presenza. Ma questa e una



figurazione speculativa, perché a livello ultra-cosmico - piano del quale stiamo parlando - siamo nel
mondo del «sentire», cioé lungi dal mondo della percezione; mentre la molteplicita, vista e non
«sentita», non divenuta coscienza, non fusa nella «comunione» sarebbe uno stato di conoscenza
proprio del mondo della percezione, dove soggetto ed oggetto appaiono divisi. Sarebbe una
contraddizione in termini, nel mondo del «sentire», uno stato di coscienza che non fondesse
nell'Unita la Realta che abbraccia.”

Credo che sia possibile capire questo concetto, che esula dalla nostra normale esperienza e
conseguente consapevolezza, solo se si fa riferimento alla teoria della fusione dei sentire. Infatti
nella dimensione dell'Eterno Presente non pud esserci una reale molteplicita. | sentire di coscienza
si sono fra loro fusi dando luogo al Sentire di Coscienza assoluta, che li ha in sé, e nella dimensione
della trascendenza li concretizza nell'unita. Percio la molteplicita € conseguenza del frazionamento
dell'Assoluto, che perd non puo che essere che virtuale, in quanto l'indivisibilita & attributo
conseguenza dell'assolutezza. Si capisce la virtualita se ci si pone nella prospettiva del relativo,
allora le differenti creazioni-percezioni-consapevolezze danno l'illusione della molteplicita, che in

sé non esiste, ma prende forma soltanto quale effetto delle limitazioni.

k% k

Kempis: “Se tutto quanto esiste, esiste al di la del tempo, in stato di Eterno presente, ed oltre a cio
e fuso nella «comunione», questo é lo stato d'essere dell'Assoluto. Posso fittiziamente chiamare
questo stato di coscienza «coscienza ultra cosmica», ma in effetti é la «coscienza assoluta». Quindi,
scartata l'ipotesi che il presunto stato di coscienza intermedio non conosca la successione, ma
conosca ancora la separazione, non rimane che un'altra ipotesi; e cioé che questo stato di
coscienza intermedio - che noi proviamo a porre che esista - sia rappresentato da stati di coscienza
abbraccianti in successione pit cosmi. Ora e chiaro che se si ammette anche una sola fase di
passaggio fra la coscienza cosmica e la coscienza assoluta, implicitamente si trasportano - non dico
il tempo e lo spazio - ma certamente la sequenzialita e la separativita al di la del cosmo. Mentre se
é certo che la molteplicita é dimensione comune a tutti i cosmi, per il fatto che solo nella Realta
Assoluta tutto e Uno - e quindi cio che non é Realta Assoluta necessariamente deve essere
molteplice - é altrettanto certo che la molteplicita é realizzata in ogni cosmo in modo diverso.
Tempo e spazio, sequenzialita e separativita, rappresentano il modo in cui e realizzata la
molteplicita nel nostro cosmo: come lo sia negli altri non lo sappiamo.”

kkk

La molteplicita & dimensione comune a tutti i cosmi, ma noi possiamo sapere come la si realizza
solo nel nostro cosmo, che & quello al quale apparteniamo. Essa in questo cosmo avviene
mediante lo spazio ed il tempo, per i piani della percezione, attraverso la sequenzialita e la
separativita nei piani del sentire. Possiamo trovare l'unificazione di tutti i cosmi soltanto
nell'Assoluto che attraverso la fusione, che determina la trascendenza, da luogo alla sola vera
Realta. Questa & Quella che I' intuizione fa percepire a noi come Dio, Unica e Sola Realta, ma
completamente al di fuori dalla portata di ogni nostra possibile comprensione. | Maestri del

Cerchio si guardano bene da proporNe una umana definizione, si limitano attraverso allo
4



strumento della logica, a sfrondare le tante idee e congetture, che al riguardo, sono state fatte nei
millenni. Queste da prima sono state enunciate come religioni, ma poi sono state concretizzate
come chiese, tutto cio per l'incapacita umana di fare a meno di materializzare la trascendenza.
Infatti il bisogno di creare idoli fino ad un certo grado di evoluzione & inevitabile.

Kempis: “La cosmologia umana che si interessa della vita e delle origini del solo cosmo
astronomico, cioé fisico, ipotizza che se fosse vera la teoria secondo cui i corpi siderali, raggiunta la
massima espansione nello spazio cosmico, tornassero a riunirsi al centro per originare un nuovo
big-bang, il nuovo cosmo originato sarebbe cosi diverso che di volta in volta muterebbero le leggi
che regolano la materia e quindi lo spazio ed il tempo. Se dunque separativita e sequenzialita non
oltrepassassero i confini del nostro cosmo, altrettanto la molteplicita - pur essendo dimensione
d’esistenza comune a tutti i cosmi - non ne travalica i confini. Oltre ciascun cosmo e la
«comunione» del Tutto-Uno-Assoluto. Se, come dicemmo, paragoniamo i cosmi a dei fiumi che
confluiscono nell'oceano infinito della «coscienza assoluta», il punto di contatto dei fiumi é
rappresentato dall'oceano e non da un canale che raccolga tutti i fiumi e si immetta nell'oceano.”

Sono queste delle considerazioni per rendere piu chiaro |' insegnamento relativo al rapporto che
c'e fra loro dei cosmi messi in relazione con I'Assoluto stesso. Cosi la teoria della fisica che
considera l'universo astrologico stazionario, cioé una successione di stadi di espansione e
riassorbimento, teoria pero ancora scientificamente non dimostrata, puo dare la consapevolezza
di come debbano essere diversi nei vari cosmi lo spazio ed il tempo pur rimanendo in tutti
costante la molteplicita. Inoltre I'analogia relativa ai fiumi che si riversano nell'oceano, con i cosmi
che si fondono nell'Assoluto, fa chiaramente percepire il significato di come la molteplicita annulli
se stessa nell'Unita pur non perdendo la sostanza degli individui che la compongono.

Kempis: “A questo punto sarebbe interessante fare delle considerazioni sulla affermazione buttata
la che quando si é legati ad un cosmo é come se esistesse quello e quello solo. O all'altra

affermazione che facemmo del perché di un «sentire» alla volta, affermazione analoga alla
precedente. O di una terza che potremmo fare questa sera, e cioé che per ogni oggetto, per
ognuno di noi, tutto quanto esiste é come se esistesse solo per lui. E potremmo anche ricavare la
risposta al vostro antico interrogativo; ma non sarebbe quella che vogliamo dare a che daremo
un'altra sera, non senza, prima avervi posto a nostra volta un quesito. Con I'espediente dei
fotogrammi abbiamo cercato di spiegarvi che non esiste un tempo unico oggettivo, ma che
esistono tanti tempi soggettivi quanti sono i soggetti, perché il tempo nasce dal modificarsi
apparente del «sentire individuale». Cosa vuol dire questa affermazione? E comune convinzione
che il divenire del mondo sia un fatto oggettivo e che i soggetti mutino il loro «sentire» interiore -
uso questo termine in questo momento nell'accezione piti ampia- in conseguenza del mutare degli
avvenimenti del mondo esterno o creduto tale. Ancora con l'esempio dei fotogrammi abbiamo
cercato di spiegare che il mondo della percezione non é costituito da una situazione cosmica in
continuo divenire, bensi da tante situazioni cosmiche fisse e immutabili; e che il senso del
5



movimento e del divenire nasce dal fatto che ciascun soggetto é come se percepisse in successione
queste situazioni fisse ed immutabili. Né pit né meno come se lo spettatore di un film percepisse in
successione i fotogrammi della pellicola, in se stessi fissi e immutabili, ricevendo cosi I'impressione
del movimento, dell'azione del film. Abbiamo anche considerato che il mondo della percezione non
e necessario che sia esterno, ma che l'interno e l'esterno, il soggetto e I'oggetto sono distinzioni
irreali gia nella dimensione della cosi detta molteplicita, perché I'uomo e il suo mondo sono una

sola cosa.”

kkk

Il Maestro Kempis sta gradualmente guidandoci verso un completamente diverso modo di vedere
le cose. Prima di tutto con la teoria dei fotogrammi, sposta la consapevolezza della nostra
percezione da quella del divenire a quella dell'essere, piu aderente alla realta dell'Esistente, poi
ribalta la normale concezione che esterno ed interno siano fra loro separati e distinti. Allora per
logica noi dobbiamo dedurne che la dualita, nostra consueta rappresentazione del reale, sia una
grande illusione, che la nostra debole e limitata coscienza crea e percepisce. || mondo che
sperimentiamo, € per ognuno unico e soltanto suo, in quanto solo da lui stesso creato e percepito.
Ma non c'e solipsismo, perché le modalita di creazione del singolo sono regolate dalle leggi
archetipiche del modulo della coscienza cosmica, che tutto ha in sé.

kkk

Kempis: “Adesso poniamo come ulteriore passo verso la comprensione che il «sentire individuale »
non muti in conseguenza del mutare degli avvenimenti del mondo esterno o creduto tale; ma che
gli avvenimenti del mondo esterno siano in funzione del «sentire individuale» Vediamo di dire pit
compiutamente questo discorso. La_molteplicita dei «sentire» é costituita da «sentire relativi»,

prodotto del virtuale frazionamento del «sentire assoluto». | «sentire relativi» sono diversi in

qualita: vi sono i pitu semplici, i pit ampi, i piu intensi; inoltre i «sentire» piu semplici, piu limitati,

sono pit numerosi dei «sentire» pit ampi, cioe meno limitati. Se la limitazione si potesse esprimere

con un numero, la guantita dei «sentire relativi» a cui darebbe origine ciascun tipo di limitazione

sarebbe equale al numero delle combinazioni che si possono ottenere con quel numero. Mi spiego

con un esempio: supponiamo che la limitazione abbia come indice 7. Allora il numero dei «sentire
relativi» a cui questo tipo di limitazione da origine é pari al numero delle diverse disposizioni che si
possono dare alle cifre dall'l al' 7: 1-2-3-4-5-6-7; oppure 1-3-5-7-2-4-6; oppure ancora 1-7-2-6-3-5-
4, e cosi via. E chiaro che quanto minori sono le limitazioni, tanto minore & il numero dei «sentire

relativi» originati. tre limitazioni danno meno possibili disposizioni delle cifre dall'1 al 3 che non 7.
Inoltre i «sentire relativi» appartenenti ai vari ordini - o qualita, o tipi di limitazione - sono legati
logicamente in sviluppo logico fra sé. Per esempio: il «sentire» con indice di limitazione 6 - poniamo
- avente la disposizione 1-3-5-2-4-6, e legato logicamente al «sentire» di qualita 7, avente
I'analoga disposizione 1-3-5-7-2-4-6 ed ancora al «sentire» di qualita 5 con I'analoga disposizione
1-3-5-2-4 e cosi via._In altre parole, i «sentire» sono costituiti in serie e, necessariamente, tutte le

serie confluiscono in un ultimo sentire: il pitt ampio. In seno a ciascuna serie, tutti i «sentire» sono

diversi in qualita; ciascun sentire e la consequenza di un altro e la premessa di un terzo e cosi via.”

*kk



Il Maestro Kempis si serve di uno schema matematico per dare una rappresentazione figurata del
rapporto fra i sentire e le loro limitazioni. | sentire aventi tutto lo stesso grado di limitazioni sono
equipollenti, ma non identici, perché se supponiamo pil sentire abbiano una stessa limitazione, la
configurazione di questa non e la stessa per ogni sentire. Rappresentiamo simbolicamente la
limitazione con un indice indicato da un numero N, le cifre del numero danno luogo a N!
combinazioni di diposizione di queste cifre, ciascuna disposizione rappresenta un sentire, quindi
abbiamo N! sentire relativi equipollenti. Se pensiamo alla stessa limitazione, ma leggermente
meno ampia, possiamo indicarla con il numero N-1. Allora i sentire relativi corrispondenti saranno
(N-1)! diversi da quelli di indice N ma sempre a quelli logicamente legati. Ancora possiamo dire
riguardo a tutti i sentire legati allo stesso indice di limitazione, che ce ne saranno alcuni che
avranno la stessa disposizione delle cifre a meno di uno scambio di posizione di una cifra, quando
la limitazione perdera quel quanto corrispondente a quella cifra, la limitazione diminuira di indice,
ed i due sentire equipollenti diverranno identici, dando luogo percio ad un unico sentire. Questa e
ancora una rappresentazione matematica di un altro concetto enunciato dai Maestri: quello delle
Fusioni.

k% k

Kempis: “Ogni serie rappresenta una individualita: badate bene, dico «rappresenta». Infatti la
natura limitata di ciascun «sentire», I'aggregazione degli stessi in sviluppo o successione logica, la
diversita di ciascun «sentire», creano l'illusione di un «sentire» unico che si modifica nel tempo. Ma
come il tempo del mondo della percezione non é che la proiezione di questo processo di apparenze
del «sentire», non potrebbe essere che gli avvenimenti del mondo esterno - e lo stesso mondo
esterno - non fossero che una proiezione del mondo del «sentire individuale»? In brevi e semplici
parole: che non sia lo spettatore che si commuove alla proiezione delle scene commoventi di un
film, ma che sia la commozione dello spettatore - commozione proveniente dal pit profondo del
suo «sentire» - a determinare il succedersi sullo schermo delle scene commoventi? Provate a
considerare la realta da questo punto di vista, che é il punto di vista dall'Assoluto al relativo, e non
dal relativo all'Assoluto; non dall'uomo a Dio, ma da Dio all'uvomo. Una siffatta scoperta non
sarebbe pit sconvolgente di quella per la quale si perviene ad affermare che I'<io» non esiste. Il
virtuale frazionamento che origina I'apparente molteplicita é tale che un organismo, un «io», un
individuo, all'esame si rivela un insieme di parti elementari che, ancorché unite, tutto dovrebbero
costituire fuorché un «essere».”

kkk

La conclusione di questa comunicazione ribalta la prospettiva di vedere il mondo da parte nostra.
L'idea base & questa: E il sentire di coscienza relativo, che crea la rappresentazione della realta che
percepiamo e non viceversa. Ad esempio: non ¢ la situazione, che viviamo, che puo indurre in noi
commozione, ma e il sentire, che crea quella stessa situazione e questo vale sempre. Le
implicazioni, che ne conseguono, sono notevoli, € come una rivoluzione copernicana, anche se
rovesciata. Noi siamo gli artefici del nostro mondo, sfortuna e fortuna non esistono, esse sono solo
conseguenza della legge del karma, per la quale, all'intenzione, che sostiene una determinata
azione, corrisponde un preciso effetto, avente la funzione di svelare la consapevolezza della sua

7



qualita. Quando usiamo il pronome «Noi» o, meglio al singolare, «lo», dobbiamo tenere presente,
che i Maestri hanno a lungo dimostrato, che I' individuo, come unita, non esiste, € un insieme di
frammenti virtuali, originati dal frazionamento non reale dell'Assoluto. Quello si invece reale ed
indivisibile.

kkk



