La realta del sentire

Brano tratto dal libro PER UN MONDO MIGLIORE,* pp. 147-151
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Finché si dice che I'uomo ha una parte immortale, cioé che sopravvive alla morte del suo
corpo, non vi sono problemi di comprensione: al massimo uno non ci crede, ma capisce che cosa non
crede. Invece, quando si parla di che cosa é questa parte immortale, come nasce, eccetera, la
questione si fa assai piti complessa. Intanto -se non la siinquadra in un disegno generale che spieghi,
sia pur per sommi capi, la struttura della Realta - si puo dire quello che si vuole come la mitologia
(senso occulto a parte) insegna. E in effetti, quando si é cercato di spiegare chi é I'uvomo, da dove
viene e quale é il suo destino, lo si é fatto disinteressandosi di quella che é la Realta - cioé il complesso
di come le cose sono in sé, della vera condizione e qualita di tutto cio che esiste.Mentre un'ipotesi,
una teoria, una spiegazione €& tanto pilu plausibile quanto piu abbraccia e si inserisce
armoniosamente nel complesso generale delle cose. Allorché non si armonizza col resto - lo capite
voi- non regge. Ora, io sono stufo di sentire discorsi che vogliono spiegare che cos'é I'uvomo, qual é
la sua origine e il fine verso il quale cammina, semplicemente fornendo delle pseudo spiegazioni che
non fanno altro che spostare il problema. In altre parole: quelli che sono interrogativi circa I'uvomo,
diventano interrogativi circa lo spirito, ossia la parte immortale dell'uvomo o come la volete
chiamare.”

% %k %

Il problema che riguarda la sopravvivenza dell'uomo scivola nel problema dell'esistenza dello spirito,
di cosa esso sia e se evolva o rimanga immutabile nel tempo. Ma in realta tutto questo tema rientra
in un quadro ben pil ampio che riguarda la struttura dell'Esistente, cioe la vera condizione e qualita
delle cose. Percio il Maestro Kempis invita |'ascoltatore a spostare il suo interesse a quella che ¢ Ia
sostanza dell'insegnamento dei Maestri del Cerchio che riguarda l'insieme di Cio che é. Per Loro,
esso & assolutamente unitario, ma non configurato quale monolite, perché cio escluderebbe la
molteplicita, mentre per i Maestri questa esiste, sia pure come realta virtuale, in quanto frutto della
nostra illusoria percezione.

* % %k

Kempis: “Siccome si comincia col dire che lo Spirito non muore mai, non evolve, eccetera, se anche
la spiegazione non si capisce perché non spiega nulla, il difetto é di chi sta a sentire e non di che la
fornisce. Questo perché I'uomo che ascolta non ha dimestichezza con la realta spirituale nella quale
- si dice - lo spirito sa tutto,ma in effetti percorre un cammino da cui ricava qualcosa;nella quale -
sempre si dice - lo spirito dovrebbe stare in una realta di essere, ma in effetti, invece, diviene. Tutto
questo non lo dico io, badate bene; lo dicono certe spiegazioni. Leggete con animo critico e ve ne

L PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per I’'Umanita di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni
Mediterranee, 1981.



renderete conto. Allora, come sta la questione? Lo spirito evolve o no? Intanto vi ricordo che non
abbiamo mai usato il termine «spirito» per indicare la parte pit alta dell'uomo; se mai abbiamo
usato il termine «scintilla divina, per indicare che nell'uomo esiste la presenza della Divinita. E cio

che evolve, per noi, € semmai la coscienza, intesa come senso di quale deve essere la propria funzione
in una Realta in cui tutto & Uno, e la vera natura di ciascuno é un medesimo essere.”

* %k %

Il tema a questo punto diviene assai arduo, perché si tratta di definire lo spirito. Per prima cosa il
Maestro Kempis chiarisce il fatto che lui non ha mai usato tale termine, ma che i Maestri del Cerchio
hanno soltanto fatto riferimento ad una qualita del nostro essere che in se stessa esprime la
presenza del divino in noi. Questa la possiamo molto sinteticamente denominare "sentirsi
d'esistere" che non viene mai meno in ogni essere a qualunque grado di evoluzione esso sia.
Riguardo alla coscienza attraverso la quale il " sentirsi d'esistere" sempre si esprime, questa & in
evoluzione e va dall'atomo di sentire, nel quale esiste soltanto sentirsi d'essere, fino alla coscienza
assoluta che & I'essenza dell'unica Realta.

% %k %

Kempis: “Ora, vedete, in una realta di essere la quale, sola, badate bene sola, permette 'esistenza

di un Dio Assoluto, non puo esservi nulla che divenga realmente. Percio se si intende I'evoluzione
come divenire, non puo esistere evoluzione. Pili volte vi abbiamo ripetuto e precisato che Tutto E, e
che quelle che sembrano fasi di trasformazione, la quale ha consumato cio che era e non ha
raggiunto cio che sara in effetti, sono tanti stati d'essere che non trascorrono, ma sono e restano al
di la del tempo, cioé nel non tempo, cioé nell'eternita. Ma non voglio entrare nel difficile per
ripararmi dietro certe difficolta di comprensione per mascherare cosi le mie lacune, nello stesso
modo come generalmente, viene fatto. Voglio fare un discorso il pit semplice ed il pit piano possibile.
Non esiste uno spirito creato potenzialmente perfetto che debba divenire perfetto in atto, uno spirito
che nasca in qualche modo ignorante e che debba acquisire qualcosa attraversando la materia.
Questo non lo dico io, badate bene, lo enuncio semplicemente come un fatto di cronaca. Ripeto: o si
crede in un Dio Assoluto, e in tal caso non puo esistere alcun divenire reale, oppure Dio non esiste e
tutto é frutto del caso, ammesso che possa esserlo. Qual é allora, in poche e spicce parole, la
spiegazione della Realtd che noi vi proponiamo? E questa.”

* % %k

Siamo ad un punto cardine dell'insegnamento. Il concetto di Assoluto e inconciliabile con quello di
divenire. Quello che ci appare quale divenire non & altro che la sequenza di stati di coscienza fra loro
logicamente collegati, come i fotogrammi di una pellicola cinematografica. Ciascuno di essi esprime
un sentire, che fondendosi con gli altri da luogo ad un nuovo sentire di coscienza che li trascende,
ma esso € ancora limitato, sia pure in minor grado. Abbiamo cosi una successione di sentire, i cui
elementi sono l'uno contenuto nell'altro, e che trova il suo vertice, quale logico punto iniziale di
riferimento, nel Massimo Sentire di Coscienza possibile, ovvero Quello Assoluto. Ed ¢ il concetto di



un Dio Assoluto, che i Maestri postulano, ed & a Quello che fanno riferimento. Al di fuori di Esso non
puo esserci che una visione atea dell'esistente, ovviamente con tutta la sua illogica accettabilita.

* %k

Kempis: “Dio non puo che essere il Tutto, altrimenti sarebbe incompleto. Non puo che essere
Assoluto poiché, se fosse relativo, non sarebbe al di sopra di tutto, sarebbe un termine della
molteplicita. Per questa ragione Dio non é contrapposto ad alcunché. Infatti solo cio che é limitato
puo contrapporsi, ma Dio deve essere illimitato altrimenti sarebbe, appunto, incompleto. Invero quei
caratteri assoluti che Dio deve avere - come eternita, infinitezza, eccetera - non travisano il concetto
assoluto di Dio ma ne fanno parte; sono insiti nel concetto di Dio assoluto ma lo puntualizzano
esattamente solo se si intende che non lo contrappongono ad alcunché. Dio é il Tutto-Uno-Assoluto,
cioé non ha certe qualita e manca di certe altre: é Colui che ha tutte le qualita ma al tempo stesso
non ne ha nessuna in particolare. Pure essendo il Tutto, trascende la sommatoria di tutto quanto
esiste; e siccome tutto e in Lui - e non potrebbe non esserlo —Egli € immanente e trascendente al
tempo stesso. Questa immanenza fa si che Dio é in tutto; questa trascendenza fa si che le qualita
relative del mondo degli esseri relativi non incidono nella natura divina ed assoluta.”

% %k %

Come conciliare la nostra visione relativa della realta con quella Assoluta indicata dai Maestri ¢ il
difficile compito al quale si dedicano le Guide del Cerchio Firenze. Il solo concepire I'Assoluto & di
per sé impossibile per una coscienza relativa. Si possono usare un'infinita di parole per descrivere
tale concetto, ma al termine ci troviamo sempre dentro un senso di inadeguatezza e non
appagamento. Possiamo solo coglierlo, sfiorandolo appena, concentrandoci sul Sentirsi d'esistere
che vibra in noi. Da li parte quell'idea-sensazione che, dandoci lI'impressione di un infinito eterno, e
senza tempo ci proietta in una dimensione completamente diversa da quella ordinaria e che ci
ancora al relativo della materia.

* % %k

Kempis: “Mi spiego con un esempio pedestre. |l numero 2 é il risultato della somma di due
unita:contiene due unita. Tuttavia il numero 2 ha un valore diverso dall'unita, pur contenendola.
Quindi, per esempio, quello che nel mondo relativo é male, esistendo, € in Dio. Ma Dio é Dio e il male
e male. Percio Dio non é amore nel senso umano, pit di quando non sia odio. Dio é Essere Assoluto,

al quale non si puo contrapporre il non essere. Il non essere assoluto non puo esistere, poiché sarebbe
una contraddizione intrinseca. Nel momento che il non essere esistesse - cioé fosse -, non sarebbe
piti un non essere. Percio il non essere assoluto puo solo non esistere. Sul piano relativo il discorso é
diverso: si puo non essere qualcosa perché si é qualcos'altro. Ora, I'Essere Assoluto, colui che deve
sentirsi d'essere, non puo che avere questa coscienza, altrimenti sarebbe incosciente; ma se fosse

incosciente - dal momento che sul piano assoluto non esiste che Lui- la sua esistenza non sarebbe
rivelata in alcun modo, percio non esisterebbe. Infatti, filosoficamente, qualunque cosa, per esistere,
0 ha una sua pur larvata coscienza d'essere oppure - se non ce I'ha - deve esservi qualcuno cosciente
che la percepisce; altrimenti- ripeto - non esiste.”



* %k %

Il Maestro Kempis si serve del rigore della logica per dimostrare che esiste solo I'Assoluto. Oltre non
puo esserci niente altro, nemmeno il non-essere perché se esistesse per logica non sarebbe pil non-
essere, ovvero il non-essere non puo esistere. Non solo, ma I'Assoluto deve essere anche cosciente,
perché,se non lo fosse, non essendoci altro che Lui, nessuno potrebbe averne coscienza, quindi la
Sua esistenza, non essendo da alcunché rivelata, Lo renderebbe inesistente. La logica potrebbe non
bastare ad accettare il concetto di un Dio Assoluto, & necessario anche aprirsi all'intuizione
dell'anima, che sola puo permettere una piu definitiva consapevolezza di Dio, ma bisogna
riconoscere che,per I'uomo di media evoluzione, questa via indicata dal Maestro puo rappresentare
un discreto supporto alla consapevolezza prima e poi all'ampliamento della coscienza.

* %k %k

Kempis: “Ora, se Dio é coscienza d'essere - e non potrebbe essere diversamente - lo é in senso
assoluto. Ma il sentirsi d'essere assoluto, o sentire assoluto, deve comprendere in sé i possibili gradi

di sentire, cioé non puo essere monolitico, altrimenti sarebbe un solo elementare sentire. Per essere

assoluto deve essere poliedrico. Ma il sentire assoluto non pud essere una poliedricita di sentire
assoluti; non puo esistere piti di un Assoluto, allo stesso modo di come non puo esistere piti di un Dio,
perché I'uno limiterebbe I'altro. Percio la poliedricita del sentire assoluto poggia sulla molteplicita di
sentire relativi. E chiaro che il sentire assoluto rappresenta la completezza del sentire, cioé deve

contenere in sé tutti i possibili sentire, ripeto, pur essendo in sé diverso da ciascun singolo sentire e
dalla totalita di essi, cosi come la fusione di due diverse immagini bidimensionali oculari da
un'immagine tridimensionale che é qualcosa di diverso e di piu delle due immagini piatte che ne sono
alla base.”

* % %k

Sempre seguendo il filo della logica il Maestro Kempis dimostra la necessita della esistenza dei
sentire relativi, perché altrimenti il sentire assoluto sarebbe un monolite costituito da un solo
elementare sentire. Ma questi sentire relativi non si sommano fra loro, ma si fondono, dando luogo
ad un nuovo sentire, che li trascende. Per capire il concetto di fusione e relativa trascendenza, i
Maestri hanno piu volte fatto ricorso alla visione monoculare e binoculare degli occhi. Potremmo
fare altri esempi analoghi, ma questo rende veramente bene l'idea di tale processo, soprattutto
perché permette di andare oltre il semplice ragionamento ed aprire all'intuizione, sia pure,
semplicemente quella prodotta dai sensi fisici.

* % %k

Kempis: “I sentire relativi costituiscono il mondo della relativita della molteplicita. Sono gli esseri,
siamo noi, voi tutti. Ma questa molteplicita non e smembrata; costituisce un solo tutto inscindibile;
e questa unita di un solo Essere - che pure é I'Essere divino - é realizzata attraverso alla continuita
del sentire. In altre parole, ciascun sentire che esiste nella e per la eternita del non tempo, ma che si
rivela, vibra in una sola volta in successione dal piti semplice al piti complesso, fa parte di una serie

di sentire aggregati per analogia. Cosicché si realizza nella successione dei sentire quella continuita
4



di sentirsi d'essere che rimane da un sentire all'altro della stessa serie e che costituisce I'idea di un

essere che sente e che si trasforma, pur conservando una stessa identita in un supposto divenire.
Questi virtuali esseri che sentono - virtuali rispetto alla Realta ultima, che é quella di un Solo Essere
Divino - siamo noi, voi, noi tutti, con una coscienza in espansione. Ma in effetti - ripeto - la coscienza
che si espande, o il sentire che si modifica, o I'individuo che diviene con la Realta, é una illusione
perché, in effetti, tutto é nella Eternita del Non Tempo. L'illusione del divenire nasce dal fatto che
ciascun sentire,essendo relativo, non puo che essere limitato; percio non puo che rivelarsi, sentirsi
finito come proveniente da e tendente a;, come momento di una successione senza soluzione di
continuita. Mentre, in effetti, si tratta di tanti sentire che esistono senza fine, nella eternita del non

7

tempo.

* %k %

| sentire relativi sono tutti gli esseri che esistono, quindi anche noi. Ma come avviene tutto questo
per ciascun essere? Bisogna abbandonare ogni passata concezione ed acquisire una diversa visione
di noi stessi. Siamo delle realta non unitarie, ma granulari, ovvero delle successioni di sentire
ciascuno dei quali, avente una propria consapevolezza, che resta fissa nelle sua realta di esistenza.
Da dove viene la sensazione del divenire, potremmo domandarci? Essa discende per ogni sentire
dall'essere limitato e quindi dal sentirsi tale, ma proveniente da uno piu ristretto, per poi essere
proiettato verso uno pil ampio, secondo una successione senza soluzione di continuita. Le cose pero
non stanno cosi,si tratta invece di tanti sentire immobili, che esistono nell'eternita. E assai difficile
accettare questa visione, forse si deve provare a fermare la mente, lasciando che l'intuizione
dell'anima porti questa consapevolezza. Credo che questo sia il punto focale di una vera
meditazione. Ma |'ottenimento di un tale stato € il solo che permette il giusto distacco quando ci
immergiamo nel mondo dei piani della percezione.

* %k %

Kempis: “Nulla e nessuno, quindi, é stato creato o emanato in un momento particolare dalla Realta
divina, ma tutto esiste e fa parte integrante di quella Realta. Tutto esiste e ne fa parte da sempre e
per sempre, ammesso che queste espressioni si possano usare per cio che é,non solo senza tempo,
ma senza qualunque successione in un Eterno Presente. Niente quindi spiriti che sono creati e che
evolvono,o acquistano coscienza o esperienza; ma completezza di coscienza divina che comprende
ogni sentire. L'idea stessa degli esseri, o spiriti, che evolvono o prendono coscienza, eun'illusione;
come lo e la molteplicita intesa come realta vera, perché tutto - in effetti - e una sola Realta, un solo
Essere: Dio. EDio é quello stato di coscienza che in un solo abbraccio fonde !'illusoria molteplicita e
nel quale ognuno di quegli esseri illusori é destinato a riconoscersi; a riconoscere la propria vera
identita, il proprio vero essere, la propria vera esistenza. Amen.”

% %k %k
La conclusione della comunicazione € in parte mistica, perché induce l'ascoltatore a sentirsi in

perfetta unione con il tutto, facendogli perdere il senso della sua individualita. L'io, potente
strumento della mente, deve essere annullato, perché sia possibile entrare in sintonia con questa

5



conclusione. Nello stesso tempo le argomentazioni logiche, che il Maestro espone, sono un forte
sostegno per l'io razionale, che non pud non sentirsi da queste gratificato. Ma alla fine non puo che
cedere,ed accettare di fare parte di quello stato di coscienza che contiene in séi molti, la cui illusione,
di essere fra loro distinti e separati, svanisce annullandosi in una esaustiva identificazione.



