Ragione della soggettivita della vita individuale e motivo per cui al soggetto debba
sembrare reale

Brano tratto dal libro “PER UN MONDO MIGLIORE”,* pp. 165-172

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Una volta, quando ero incarnato, feci un brutto sogno: sognai che accecato dall'ira avevo
ucciso un uomo. Poi fui colto dal rimorso e dal terrore delle conseguenze dell'atto compiuto;
I'angoscia che provavo era tale che mi svegliai di soprassalto. Si trattava di un incubo. Tirai un sospiro
di sollievo: meno male che nulla era vero! A ben pensarci, in che senso non era vero? Vero nel senso
che non era realmente accaduto come accade nella vita. Ma nella vita accade realmente? Se il
mondo della percezione é un insieme di soggettivismi, in che misura la vita é realta? Certo, se uccido
un uomo, quello muore veramente; ma é mai possibile che nei casi limite io possa uccidere uno
qualunque, un passante che per caso si é trovato di fronte al mirino della mia follia omicida? E mai
possibile che quello sfortunato veda troncata la sua vita, la sua possibilita di fare esperienze, senza
altra responsabilita da parte sua se non quella di passare a sua insaputa vicino ad un pazzo? E mai
possibile che altre persone, legate in qualche modo alla vittima, debbano subire le conseguenze di
un atto che io forse ho compiuto anche senza valutare tutte le sue ripercussioni? Ogni essere, tanto
piu se razionale, dovrebbe rifiutarsi di credere ad una concezione della vita in cui tutto proceda e si
sviluppi secondo le direttrici del caso - se direttrici si possono chiamare. Parrebbe pit logico che tutto
dovesse essere ordinato scrupolosamente, in modo che nessuno patisse le conseguenze degli atti dei
suoi simili. Pit logico sembrerebbe che la vittima della mia follia omicida avesse terminato la sua
esistenza e cosi tutti quelli che hanno in qualche modo subito dovessero subire proprio nella misura
in cui hanno subito. Se cosi fosse niente cambierebbe, nel quadro della mia responsabilita di
assassino, per il fatto che ho ucciso un morituro, ma nello stesso tempo nessuna ingiustizia subirebbe
chi vedesse troncata la sua esistenza non tanto a causa di un mio atto d'arbitrio, quanto perché
I'aveva terminata. Se cosi fosse, allora la differenza che vi sarebbe fra il sognare di fare una cosa
perché la si desidera, il desiderarla e il farla, starebbe solo nella maggiore determinazione che
occorrerebbe nel farla rispetto al solo desiderarla.”

*kk

Questo ¢ il duplice problema del libero arbitrio e della vera realta di cid che noi rappresentiamo. Al
primo quesito i Maestri, in altre comunicazioni, hanno risposto con la loro teoria detta delle
"Varianti", ma di questa non & ora il momento di trattare, perché implicherebbe I'allargare il tema
oltre il necessario. Quanto all'altro problema, su che valore dare alla nostra percezione, i Maestri
hanno piu volte detto che rappresenta la grande illusione, dalla quale & avviluppato il nostro sentire
di coscienza, che lui stesso prima crea e poi percepisce. Il punto & capire come avviene questa
creazione-percezione. Premesso, che questa creazione-percezione e determinata dal grado di

L PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per I’'Umanita di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni
Mediterranee, 1981.
1



evoluzione del sentire di coscienza stesso, c'e da considerare che esso non si esprime né
casualmente né in completa liberta. Egli segue le leggi della Coscienza Cosmica a sua volta
determinata dalla Coscienza Assoluta. Quindi, ammettere tutto cio, vuol dire vedere una finalita
nell'esistenza, affermazione questa perfettamente coerente con una razionalita che per logica rifiuti
il caso.

% %k %k

Kempis: “Del resto, anche l'insegnamento evangelico afferma che chiunque guarda una donna per
appetirla ha commesso in cuor suo adulterio. Dunque anche secondo questo insegnamento si é
adulteri semplicemente desiderando I'adulterio. Certo, se ci si limita a desiderarlo non si coinvolgono
altre persone, almeno cosi sembra. Dico «almeno cosi sembra» perché, se é vero quello che da tempo
andiamo ripetendo, cio che sia la vita degli altri non possiamo saperlo. Se é vera la concezione della
vita vista come assieme di soggettivita, posso essere sicuro solo di cio che «sento», ma non di cio che
osservo fuori di me, perché cio che osservo fuori di me é per me reale, concreto, esiste, solo nella
misura in cui in qualche modo riesce a suscitare in me un «sentire». Allora, anche il sogno era reale
perché, nel momento in cui sognavo, vibravo. Se poi, nei riguardi degli altri, io sono lo strumento di
qualcosa di inesorabile che essi debbono subire - tanto che se, al limite, decidessi di non agire, essi
ugualmente subirebbero - o se, da un altro punto di vista, non é certo che quello che io faccio ai miei
simili sia da essi percepito, allora la mia vita é valida solo per me: & come un sogno che emoziona
solo il sognatore. Percio, se si avesse la certezza che le cose stanno cosi, ciascuno riguardando al
male che ha creduto di infliggere agli altri, ma che in realta - nonostante l'intenzione e la
determinazione - ha avuto il potere di fare solo a se stesso, esclamerebbe, come al termine di un
brutto sogno «Meno male che non era vero!»”

k% k

Con queste considerazioni del Maestro Kempis, stiamo sfiorando il limite della follia, perché si puo
perdere il senso della, cosi detta per noi, realta. Bisogna pero tenere presente, che cid che esiste e
soltanto sentire di coscienza, sia pure a differenti gradi di densita, ovvero diverse aperture di
limitazione, e che il fine di tutto € in ultima analisi il passaggio a stati pilt ampi di consapevolezza.
Per questo, € fondamentale l'intenzione, espressione primaria della coscienza, mentre la forma
conta solo in quanto esprime la sua aderenza all'intenzione stessa. Quindi le esperienze, siano fatte
nel sogno o nella veglia, hanno valore soltanto in rapporto alle possibilita di consapevolezza che
attivano. Tornando alla premessa della comunicazione il "Meno male che non era vero " non ha piu
tanto senso, lo si potrebbe tradurre, in: "Quanta consapevolezza si & manifestata in me grazie a tale
esperienza".

*kk

Kempis: “Stando in questo modo le cose, non si puo fare a meno di giudicare assai singolare il fatto
che mentre le visioni dei mistici e degli illuminati parlano di amore, di unione, e di comunione, e gli
insegnamenti di altruismo sono logici nel presupposto che noi tutti siamo un solo essere, quando si
va ad osservare com'e strutturata la molteplicita si scopre che il singolo é assai piti diviso di quel che
si crede perché la sua vita é assai pit soggettiva di quel che pare. Ma ve lo immaginate che cosa

sarebbe e sarebbe stato il mondo se fosse reale nella misura in cui crede I'uomo? L'uomo lo crede.
2



Dovremmo concludere che ha ragione chi si comporta esattamente all'opposto degli insegnamenti
dell'altruismo, che ha ragione I'ateo. Dio non puo esistere se il mondo é quello che I'uomo vede e
crede. Perché quando si vuole uccidere un uomo, non gli si vuol togliere il corpo fisico - che tanto poi
ne prendera un altro: uno piti, uno meno - ma lo si vuole annullare e, nell'intenzione. lo si annulla.
Sicché non dico che I'uomo si sarebbe gia estinto, ma dico che non sarebbe neppure esistito, perché
- vedete - se la vita con tutte le sue innumerevoli specie esiste sulla Terra, é perché essa é regolata
da qualcosa di ultrafisico. Lasciato al caso, un primo fortuito accenno di vita si sarebbe subito estinto,
ammesso che fosse potuto esistere.”

kkk

Queste parole del Maestro Kempis sono un chiaro invito ad osservare come il caso non possa
esistere e come sarebbe assai illogico ammetterlo. Se non ci fosse una finalita che sostiene il tutto,
la molteplicita nella quale siamo immersi, si smembrerebbe, perché ogni cosa andrebbe per conto
proprio. Non occorre avere una gran fede mistica, puo bastare la ragione a convincerci di cid anche
se sempre occorre qualche raggio della luce dell'anima. Un forte mentale inferiore € uno strumento
assai utile, come abbiamo visto, per andare nella direzione di tale consapevolezza, ma pud anche
rivolgersi contro, se non viene nutrito, quando sia necessario, anche dalle potenziali capacita del
veicolo astrale.

k% k

Kempis: “Certo, non posso dimostrarvi quello che vi dico, perché in effetti se si osserva il mondo come
appare, I'uomo é un essere della Terra, il suo corpo é della Terra. Gli elementi chimici che
compongono il suo veicolo fisico sono fra i pit comuni esistenti sul pianeta: ossigeno, idrogeno,
carbonio, calcio, fosforo, silicio e via. Forse per trovare qualcosa che non sia terrestre dobbiamo
prendere in esame la mente dell'uomo; ma vi troviamo quello che cerchiamo? Non pare. Le facolta
mentali - specie quelle istintive - sono insite nei corpi, ne fanno parte. Sono ben noti gli esperimenti
condotti sugli animali, da cui risulta in modo incontrovertibile - attraverso a quel meraviglioso
strumento scientifico che é la vivisezione - che le facolta istintive, i movimenti riflessi, permangono
anche quando non c'é pit traccia di mente. Si sa che un cane, appositamente privato della zona
grande del cervello, non ha piti apprendimento, non ha pit affetti, non ha pit memoria né volonta,
eppure - in queste belle condizioni - se é posto su un tappeto mobile riesce a regolare la sua andatura
alla velocita del tappeto, camminando o correndo. Lasciato cadere da una certa altezza, riesce a
combinare la sua posizione in aria in modo da atterrare sulle quattro zampe. Tutti questi movimenti,
che richiedono azioni coordinate piuttosto complesse, il cane li fa senza la mente, o per lo meno
senza la parte istintiva di essa.”

*kk

Il legame che esiste fra la mente ed il corpo fisico &€ qui messo, con efficacia, in evidenza. La nostra
parte istintiva € in diretto contatto con quegli elementi piu densi che compongono il veicolo fisico
denso. Si potrebbe percio concludere che il nostro comportamento dipende da cio che mangiamo e
dall'aria che respiriamo. Limitandoci soltanto a queste considerazioni, |'interpretazione materialista
della realta appare corretta. Ma se approfondiamo |'osservazione dei diversi aspetti della vita, non

possiamo non renderci conto di come le cose siano ben piu complesse. Sentimenti come |'odio,
3



I'amore, la bonta e la compassione ecc. difficilmente si possono spiegare come semplici prodotti di
elementi chimici.

kkk

Kempis: “Allora cerchiamo in qualcosa di piu nobilitante: nell'intelletto dell'uvomo. Troviamo
qualcosa che mostri l'esistenza di una parte non terrena? Non pare. Esso é perfettamente inserito e
adattato all'ambiente come lo é il corpo. Perfino quando riesce a svincolarsi dai condizionamenti dei
sensi e della volonta, come nel sonno, non mostra nulla che non sia della dimensione terrena. I
pensiero, liberato da ogni logica, mostra la sua origine terrestre con una quantita di disordinate
fantasie. Perfino la fantasia pit accesa é pur sempre legata alla Terra, esprimendo anche nelle sue
creazioni piu libere ibridi della pit familiari forme terrestri; ed anche quando cerca di immaginare un
altro mondo, la mente non riesce a sottrarsi alla sua natura antropomorfa. Sicché tutto lascerebbe
credere che abbiano ragione quei biologi i quali affermano che un organismo, un corpo fisico, € molto
simile a un meccanismo a orologeria che, una volta messo in moto, cammina finché il motore tira, o
finché non succede un guasto meccanico. Ma non si creda che il motore sia I'anima, per carita! Dal
punto di vista dal quale vi parlo, I'anima non é il motore del corpo, ammesso che ci sia. Il corpo non
muore quando l'anima se ne va ed in effetti noi sappiamo che I'anima pud andarsene ed il corpo non
morire, come nei casi di totale pazzia. Sicché tutto lascerebbe credere e autorizzarci a pensare che
la vita sia una proprieta della materia e che all'inizio dei tempi, attraverso all'accostamento casuale
di vari fattori, si sia composto questo meccanismo a orologeria e si sia messo ad andare, né pit né
meno come se smontassi un orologio funzionante in tutte le sue parti costituenti, ne ponessi i pezzi
in una scatola e cominciassi ad agitare finché per la legge delle probabilita - capita, tentativo dopo
I'altro, che tuttii pezzi si accostano nel modo giusto, I'orologio si compone e funziona. Non c'é dubbio
che questo teoricamente pud accadere. Ma é altrettanto senza dubbio che se nella scatola non
pongo i pezzi di un orologio concepito per funzionare, bensi, per esempio, delle pietre, posso agitare
finché voglio ma I'orologio non si comporrad mai. Questo é il punto! Anche lasciando al caso
I'accostamento dei fattori che composero il primo organismo vivente, se questi fattori non avessero
contenuto in potenza gli elementi per comporre una vita - cioé qualcosa che si sviluppasse e
riproducesse - il caso non avrebbe potuto mai originarla.”

Questo € un punto fondamentale dell'insegnamento del Cerchio, ovvero che il caso non puo
esistere, sia dal punto di vista della logica sia dal punto di vista di una concreta realizzazione. La vera
religiosita consiste proprio in questo, riconoscere I'esistenza di un fine ultimo di tutte le cose. Poi,
come questo venga realizzato, € un'altra questione. | Maestri lo spiegano molto bene, e riguarda
principalmente la relazione che c'é nel passaggio dall'Assoluto al relativo. Si puo dire che tutto il
fulcro dell'insegnamento del Cerchio, verte su questo. La difficolta che Loro incontrano e data dal
dovere spiegare a coscienze limitate, una Realta che & senza limitazione e come tale abbraccia il
concepibile e l'inconcepibile.

Kempis: “Affermare dunque - per combattere la posizione fideistica di chi asserisce che la vita ha
una ragione ultra-fisica - che invece la vita é opera del caso, é fare affermazione piu illogica,
4



infondata, improbabile e fideistica di quella che si vuole demolire. La filosofia fondata sul postulato
che quella che si osserva sia la realta - mi dispiace dirlo per i positivisti - & estremamente illogica.
Non si deve credere infatti che le propensioni di pensiero per l'assurdo siano solo e sempre degli
irrazionalisti. Ma in fondo, a prescindere da una pur sempre auspicabile coerenza di pensiero anche
nell'errore, tutto questo ha un'importanza relativa: non si tratta di sapere come le cose stiano in
realta, e poi tenere questa conoscenza estranea alla propria vita e al proprio essere intimo, perché,
tra questo atteggiamento e quello di chi crede in qualcosa che non corrisponde al vero, ma lo vive,
ai fini dell'evoluzione é molto pit produttivo questo secondo atteggiamento che non il primo. Non
per nulla I'uvomo, che nella dimensione della molteplicita e diviso a tal punto che il male che crede di

infliggere agli altri, andando a pareggio di un loro dare-avere, in effetti ricade solo su lui stesso, che

ne é l'autore; non senza ragione l'uvomo - dicevo - deve credere di essere meno diviso di quello che é,

cioé deve credere una cosa che nella molteplicita non é esatta.”

k% k

Ai fini dell'evoluzione non & importante la verita nella quale si crede, quanto come la si vive, per
guesto, pensare il molteplice reale, pur essendo nell'errore, ci permette di misurarsi con il bene ed
il male che potremmo fare agli altri. E proprio da questo che, in virtu del karma, la coscienza pud
aprirsi. In sintesi, viviamo una grande illusione, creata dalle limitazioni della nostra coscienza, ma &
proprio dalle cause e quindi dagli effetti da esse generate che si palesano i limiti della coscienza, che
puo cosi ampliare se stessa, purché ci sia attenzione a tutto cio, altrimenti I'azione correttrice della
sofferenza, costringera ad una consapevolezza non spontanea ma forzata e soprattutto dolorosa.

Kempis: “Forse tornera utile soffermarsi su questo aspetto della realta umana di non collimazione
fra cio che é e cio che si crede che sia, perché - vedete - se la separazione dei microcosmi trova
motivazione nel contenimento della aggressivita e della nocivita degli stessi, resta invece da
focalizzare per quale motivo ciascun microcosmo deve credere di poter influire, e arbitrariamente,
nella vita degli altri. Vorrei, pero, prendere in esame questo aspetto, guardando quella che é ritenuta
la realta, per scoprire se pur restando in una prospettiva cosiddetta razionale e verificabile ed usando
pensieri dei vostri scienziati - come del resto ho fatto fino a questo momento - vi siano degli elementi
con cui poter sostenere ragionevolmente un'ipotesi significativa che sia la risposta. Se si pensa agli
albori della Terra, non si puo fare a meno di paragonare il pianeta ad un immenso crogiolo dove
bolliva una mistura di lava e di vapori con una temperatura di incandescenza. Se di colpo ci si porta
al vostro oggi, la trasformazione che si osserva é tale che quelle sognate dagli alchimisti, al
confronto, diventano dei giochi da fanciulli. Dalla materia inanimata alla vita. Cio che ha compiuto
questo miracolo é detto «natura».”

*kk

Il Maestro Kempis con queste considerazioni, ci porta a riflettere, pur restando nell'ambito della
logica e delle conoscenze scientifiche attuali, come dalla materia inanimata si sia passati a quello
che potremmo chiamare miracolo vita, per poi andare oltre fino alla sua espressione pilu elevata
ovvero la coscienza. Viene da domandarsi a chi o a che cosa si deve tutto cio. Gli uomini, non volendo

entrare in elucubrazioni teologiche o filosofiche, rimanendo fedeli ad un concezione pseudo
5



materialistica, I'hanno chiamata «natura», ma & stato solo un modo per sfuggire al problema, che e
guello relativo all'esistenza di Dio. | Maestri, pur volendo mantenere un linguaggio laico ed il piu
possibile scientifico, non possono fare a meno di manifestare la Loro concezione etico-religiosa della
realta.

Kempis: “La natura la si é vista madre benigna, pietosa, generosa, crudele, matrigna, insensibile,
incosciente e via e via, a seconda di come la si é osservata e delle circostanze nelle quali la si é vista.
Ma la natura in sé non é né buona né cattiva; non potrebbe esserlo se la si considera un meccanismo.
Ora, osservando il mondo per come appare, si potrebbe essere tratti in inganno e credere che I'uvomo
- per il fatto di essere l'ultima creazione spontanea della natura - fosse da essa considerato il
capolavoro e quindi, di conseguenza, fosse da proteggere, da prediligere, da privilegiare. A parte il
fatto che lo stesso ragionamento si potrebbe ripetere per tutte le specie viventi sulla Terra, non v'é
niente di meno vero di questo. La specie umana é minacciata da moltissime altre specie. Fra un virus,
un bacillo e I'uomo, si sarebbe portati a credere che I'uomo fosse piti importante; ma per la natura
non é cosi, essa non fa differenza: vince il piu forte. Se mai, I'unico vantaggio che da all'uomo é
costituito dalla possibilita di crearsi scientificamente delle difese, usando quel prezioso strumento
che é l'intelletto. Ma non si creda di ravvisare in questo un'intenzionalita della natura. Per
ammissione comune dei biologi, la natura é incosciente; se l'intenzione c'é, come lo lascia supporre
il fatto che tutto ha una ragione d'esistere - e quindi una ragione deve averla anche l'intelletto -,
l'intenzione é da ricercarsi al di fuori. La natura puo essere solo I'esecutrice. E non si creda che il solo
fatto di possedere l'intelletto di per sé sia operativo, giammai! Le facoltd mentali debbono essere
esercitate: se l'intelligenza é un dono, é pagato con la stessa moneta con cui é pagata l'evoluzione
della specie: lotta, fatica, dolore. Del resto non potrebbe essere diversamente: se la mente come il
corpo e creatura della Terra, la sua evoluzione - come I'evoluzione di cio che essa genera - non puo
che essere analoga all'evoluzione del corpo, dell'organismo. Non crediate che questo accostamento
sia azzardato. Chi ha pratica di evoluzione biologica sa benissimo dello stretto rapporto che esiste
fra un fatto corporeo ed uno mentale.”

k% k

| Maestri, con queste considerazioni, si mantengono in un'ottica strettamente positivista, ma
sappiamo bene che la loro vera prospettiva va ben oltre. Pero rimanendo nei piani del mondo della
percezione, bisogna tener conto che la struttura che li governa, € come quella di un grande
meccanismo e come tale, retto da leggi logiche e ferree. Su quei piani non esiste il miracolo. Ma la
Realtad insegnataci dai Maestri del Cerchio non termina i, va ben oltre. E su questo oltre che si
sviluppa la vera Essenza del Tutto. Il mondo della percezione, che in fondo € quello con il quale
direttamente prendiamo contatto, &€ una minima e strettissima parte, funzionale all'evoluzione del
sentire di coscienza. Si potrebbe dire che ne € una sua massima limitazione, dalla quale la coscienza
prende corpo verso ampiezze sempre maggiori. Ecco perché il miracolo, che di per sé non puo
esistere su quei piani, diviene possibile in quanto discende dalla dimensione del sentire.

*kk



Kempis: “Ora, pur restando nell'ambito di uno stretto positivismo, non c'é dubbio che, invece, esiste
un capolavoro della natura, anche se non é rappresentato da una specie in particolare, né se é
l'ultima sua creazione, pur essendo una tappa fondamentale da essa raggiunta. Mi riferisco
all'organismo pluricellulare. Non c'é dubbio che dal punto di vista del biologo, questo organismo
rappresenta il miracolo nel miracolo. Un individuo costituito da un insieme di parti, un aggregato di
innumerevoli cellule diverse, la cui vita é progettata per costruire un'unita, dunque é piu della
simbiosi. L'organismo pluricellulare rappresenta una rivoluzione nella scala biologica perché
dall'antagonismo si passa alla cooperazione fra le cellule e il tutto nasce da una microscopica
particella rotonda, da un'unita che diviene molteplicita pur restando unita. Ora - state bene attenti
- se nella concezione razionale e positiva la mente, come il corpo, é creatura della Terra, perché non
puo darsi che essa stia sequendo la medesima evoluzione seguita dal corpo per raggiungere quella
condizione di esistenza non plus ultra rappresentata dall'organismo pluricellulare? Quale fatto
dimostra il contrario? Anzi, si pud ragionevolmente credere che lo sperimentare dell'vomo, il suo
tentare, arrancare, cercare, non possa che condurlo ad una visione di se stesso in funzione di una
collettivita componente un solo essere, cosi come lo é inconsciamente, ciascuna cellula di ogni
organismo pluricellulare.”

"Come in Cielo cosi in Terra" dicono i Maestri. L'evoluzione della vita sulla Terra appare analoga a
quella dei sentire di coscienza. Dall'atomo del sentire fino alla Coscienza Assoluta € una continua
catena i cui anelli si susseguono aggregandosi e fondendosi fino ad arrivare ad un unico anello che
li contiene tutti e li trascende. Lo stesso accade per gli organismi pluricellulari, fatti di singole cellule,
formanti organi che, coordinandosi fra loro, danno a loro volta luogo a strutture sempre piu
complesse, fino ad arrivare a costituire quelli che noi conosciamo quali nostri corpi fisici. La
Coscienza cosmica € una, ma non & monolitica, perché ha in sé la molteplicita. Potremmo dire che
€ proprio grazie al molteplice e al modulo fondamentale del cosmo che Essa ha la forza. che tiene
insieme il Tutto.

k% k

Kempis: “Solo cosi si spiega I'esistenza dell'intelletto in quella specie del regno animale chiamato
«uomo». Senza questa visione le facolta intellettive non avrebbero ragione d'essere, come lo
dimostra il fatto che innumerevoli altre specie esistono pur essendone prive. Se la natura, nell'uomo,
ha creato un canale diverso di manifestarsi, dandogli la possibilita di avere la coscienza dell'unita,
non puo che mirare a dargli la coscienza del Tutto-Uno, perché se pur nell'incoscienza del mondo
biologico il meglio, attraverso all'evoluzione, si é raggiunto nell'unita composita di un solo essere, a
maggior ragione nel mondo degli esseri coscienti I'analoga condizione ideale non puo che
raggiungersi nell'unita di tutti gli esseri in uno solo. E chiaramente solo nella consapevolezza di sé,
di fronte alla collettivita, é possibile raggiungere in una dimensione globale e cosciente quel miracolo
che inconsciamente é raggiunto in ogni organismo pluricellulare.”

Il valore della consapevolezza nella vita della collettivita, all'interno della quale si realizza la nostra

attivita, permette alla coscienza individuale di ampliarsi verso dimensioni sempre piu vaste. Si puo
7



dire che tutte le attivita sociali abbiano come intrinseca finalita, attraverso i giochi che in esse
avvengono, |'evoluzione della coscienza. Nelle esperienze legate a ogni genere di passione umana,
anche quelle piu egoistiche e crudeli, si nasconde il germe di future consapevolezze. Naturalmente
chi fa da regista a tutto questo ¢ il signor karma, che facendo emergere gli effetti che le cause di
ombra promuovono, aprono, sia pure per un processo di antitesi, la via a consapevolezze sempre
maggiori.

Kempis: “Senza la sensazione, senza I'emozione, non vi sarebbe stata evoluzione. Per |'uomo, ogni

fatto umano é la fonte pit forte di emozioni; le paure, le angosce, le speranze, i sentimenti umani

toccano l'uomo pit di qualungue altro fatto non umano, perché anche quando sembrano essere gli

animali a colpirlo, sono sempre fatti di umanita che in essi vede. Ma nessun sentimento nascerebbe

in lui se il mondo in cui é immerso non fosse da lui ritenuto reale; ecco perché I'uomo deve vivere

nella convinzione di poter influire nella vita deqli altri, perché solo in questa convinzione eqli acquista

una coscienza altruistica, raggiunge una nuova dimensione d'esistenza coronando cosi l'opera della

natura.”

L'importanza della grande illusione nella quale viviamo & fondamentale, perché & mediante il nostro
rapporto con questa, che si forma quella coscienza che ci rendera consapevoli del reale significato
dell'esistenza. Tutte quelle filosofie, teologie o credenze che ci alienano da quella figurazione si
risolvono in effetti spesso dolorosi, ma sempre volti a ristabilire attenzione e partecipazione agli
eventi terreni. Solo il graduale ampliamento della coscienza, rendendo meno necessario questo
sogno, permettera quel distacco che in questo caso sara non fittizio ma reale, perché dato da una
coscienza che non ha piu i limiti che rendono necessario tutto cio.

k% k



