
1 
 

Ragione della soggettività della vita individuale e motivo per cui al soggetto debba 

sembrare reale 

Brano tratto dal libro “PER UN MONDO MIGLIORE”,1  pp. 165-172 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

 

Kempis: “Una volta, quando ero incarnato, feci un brutto sogno: sognai che accecato dall'ira avevo 

ucciso un uomo. Poi fui colto dal rimorso e dal terrore delle conseguenze dell'atto compiuto; 

l'angoscia che provavo era tale che mi svegliai di soprassalto. Si trattava di un incubo. Tirai un sospiro 

di sollievo: meno male che nulla era vero! A ben pensarci, in che senso non era vero? Vero nel senso 

che non era realmente accaduto come accade nella vita. Ma nella vita accade realmente? Se il 

mondo della percezione è un insieme di soggettivismi, in che misura la vita è realtà? Certo, se uccido 

un uomo, quello muore veramente; ma è mai possibile che nei casi limite io possa uccidere uno 

qualunque, un passante che per caso si è trovato di fronte al mirino della mia follia omicida? È mai 

possibile che quello sfortunato veda troncata la sua vita, la sua possibilità di fare esperienze, senza 

altra responsabilità da parte sua se non quella di passare a sua insaputa vicino ad un pazzo? È mai 

possibile che altre persone, legate in qualche modo alla vittima, debbano subire le conseguenze di 

un atto che io forse ho compiuto anche senza valutare tutte le sue ripercussioni? Ogni essere, tanto 

più se razionale, dovrebbe rifiutarsi di credere ad una concezione della vita in cui tutto proceda e si 

sviluppi secondo le direttrici del caso - se direttrici si possono chiamare. Parrebbe più logico che tutto 

dovesse essere ordinato scrupolosamente, in modo che nessuno patisse le conseguenze degli atti dei 

suoi simili. Più logico sembrerebbe che la vittima della mia follia omicida avesse terminato la sua 

esistenza e così tutti quelli che hanno in qualche modo subito dovessero subire proprio nella misura 

in cui hanno subito. Se così fosse niente cambierebbe, nel quadro della mia responsabilità di 

assassino, per il fatto che ho ucciso un morituro, ma nello stesso tempo nessuna ingiustizia subirebbe 

chi vedesse troncata la sua esistenza non tanto a causa di un mio atto d'arbitrio, quanto perché 

l'aveva terminata. Se così fosse, allora la differenza che vi sarebbe fra il sognare di fare una cosa 

perché la si desidera, il desiderarla e il farla, starebbe solo nella maggiore determinazione che 

occorrerebbe nel farla rispetto al solo desiderarla.” 

*** 

Questo è il duplice problema del libero arbitrio e della vera realtà di ciò che noi rappresentiamo. Al 

primo quesito i Maestri, in altre comunicazioni, hanno risposto con la loro teoria detta delle 

"Varianti", ma di questa non è ora il momento di trattare, perché implicherebbe l'allargare il tema 

oltre il necessario. Quanto all'altro problema, su che valore dare alla nostra percezione, i Maestri 

hanno più volte detto che rappresenta la grande illusione, dalla quale è avviluppato il nostro sentire 

di coscienza, che lui stesso prima crea e poi percepisce. Il punto è capire come avviene questa 

creazione-percezione. Premesso, che questa creazione-percezione è determinata dal grado di 

 
1 PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per l’Umanità di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1981. 



2 
 

evoluzione del sentire di coscienza stesso, c'è da considerare che esso non si esprime né 

casualmente né in completa libertà. Egli segue le leggi della Coscienza Cosmica a sua volta 

determinata dalla Coscienza Assoluta. Quindi, ammettere tutto ciò, vuol dire vedere una finalità 

nell'esistenza, affermazione questa perfettamente coerente con una razionalità che per logica rifiuti 

il caso.  

*** 

Kempis: “Del resto, anche l'insegnamento evangelico afferma che chiunque guarda una donna per 

appetirla ha commesso in cuor suo adulterio. Dunque anche secondo questo insegnamento si è 

adulteri semplicemente desiderando l'adulterio. Certo, se ci si limita a desiderarlo non si coinvolgono 

altre persone, almeno così sembra. Dico «almeno così sembra» perché, se è vero quello che da tempo 

andiamo ripetendo, ciò che sia la vita degli altri non possiamo saperlo. Se è vera la concezione della 

vita vista come assieme di soggettività, posso essere sicuro solo di ciò che «sento», ma non di ciò che 

osservo fuori di me, perché ciò che osservo fuori di me è per me reale, concreto, esiste, solo nella 

misura in cui in qualche modo riesce a suscitare in me un «sentire». Allora, anche il sogno era reale 

perché, nel momento in cui sognavo, vibravo. Se poi, nei riguardi degli altri, io sono lo strumento di 

qualcosa di inesorabile che essi debbono subire - tanto che se, al limite, decidessi di non agire, essi 

ugualmente subirebbero - o se, da un altro punto di vista, non è certo che quello che io faccio ai miei 

simili sia da essi percepito, allora la mia vita è valida solo per me: è come un sogno che emoziona 

solo il sognatore. Perciò, se si avesse la certezza che le cose stanno così, ciascuno riguardando al 

male che ha creduto di infliggere agli altri, ma che in realtà - nonostante l'intenzione e la 

determinazione - ha avuto il potere di fare solo a se stesso, esclamerebbe, come al termine di un 

brutto sogno «Meno male che non era vero!»” 

*** 

Con queste considerazioni del Maestro Kempis, stiamo sfiorando il limite della follia, perché si può 

perdere il senso della, così detta per noi, realtà. Bisogna però tenere presente, che ciò che esiste è 

soltanto sentire di coscienza, sia pure a differenti gradi di densità, ovvero diverse aperture di 

limitazione, e che il fine di tutto è in ultima analisi il passaggio a stati più ampi di consapevolezza. 

Per questo, è fondamentale l'intenzione, espressione primaria della coscienza, mentre la forma 

conta solo in quanto esprime la sua aderenza all'intenzione stessa. Quindi le esperienze, siano fatte 

nel sogno o nella veglia, hanno valore soltanto in rapporto alle possibilità di consapevolezza che 

attivano. Tornando alla premessa della comunicazione il "Meno male che non era vero " non ha più 

tanto senso, lo si potrebbe tradurre, in: "Quanta consapevolezza si è manifestata in me grazie a tale 

esperienza".  

*** 

Kempis: “Stando in questo modo le cose, non si può fare a meno di giudicare assai singolare il fatto 

che mentre le visioni dei mistici e degli illuminati parlano di amore, di unione, e di comunione, e gli 

insegnamenti di altruismo sono logici nel presupposto che noi tutti siamo un solo essere, quando si 

va ad osservare com'è strutturata la molteplicità si scopre che il singolo è assai più diviso di quel che 

si crede perché la sua vita è assai più soggettiva di quel che pare. Ma ve lo immaginate che cosa 

sarebbe e sarebbe stato il mondo se fosse reale nella misura in cui crede l'uomo? L'uomo lo crede. 



3 
 

Dovremmo concludere che ha ragione chi si comporta esattamente all'opposto degli insegnamenti 

dell'altruismo, che ha ragione l'ateo. Dio non può esistere se il mondo è quello che l'uomo vede e 

crede. Perché quando si vuole uccidere un uomo, non gli si vuol togliere il corpo fisico - che tanto poi 

ne prenderà un altro: uno più, uno meno - ma lo si vuole annullare e, nell'intenzione. lo si annulla. 

Sicché non dico che l'uomo si sarebbe già estinto, ma dico che non sarebbe neppure esistito, perché 

- vedete - se la vita con tutte le sue innumerevoli specie esiste sulla Terra, è perché essa è regolata 

da qualcosa di ultrafisico. Lasciato al caso, un primo fortuito accenno di vita si sarebbe subito estinto, 

ammesso che fosse potuto esistere.” 

*** 

Queste parole del Maestro Kempis sono un chiaro invito ad osservare come il caso non possa 

esistere e come sarebbe assai illogico ammetterlo. Se non ci fosse una finalità che sostiene il tutto, 

la molteplicità nella quale siamo immersi, si smembrerebbe, perché ogni cosa andrebbe per conto 

proprio. Non occorre avere una gran fede mistica, può bastare la ragione a convincerci di ciò anche 

se sempre occorre qualche raggio della luce dell'anima. Un forte mentale inferiore è uno strumento 

assai utile, come abbiamo visto, per andare nella direzione di tale consapevolezza, ma può anche 

rivolgersi contro, se non viene nutrito, quando sia necessario, anche dalle potenziali capacità del 

veicolo astrale. 

*** 

Kempis: “Certo, non posso dimostrarvi quello che vi dico, perché in effetti se si osserva il mondo come 

appare, l'uomo è un essere della Terra, il suo corpo è della Terra. Gli elementi chimici che 

compongono il suo veicolo fisico sono fra i più comuni esistenti sul pianeta: ossigeno, idrogeno, 

carbonio, calcio, fosforo, silicio e via. Forse per trovare qualcosa che non sia terrestre dobbiamo 

prendere in esame la mente dell'uomo; ma vi troviamo quello che cerchiamo? Non pare. Le facoltà 

mentali - specie quelle istintive - sono insite nei corpi, ne fanno parte. Sono ben noti gli esperimenti 

condotti sugli animali, da cui risulta in modo incontrovertibile - attraverso a quel meraviglioso 

strumento scientifico che è la vivisezione - che le facoltà istintive, i movimenti riflessi, permangono 

anche quando non c'è più traccia di mente. Si sa che un cane, appositamente privato della zona 

grande del cervello, non ha più apprendimento, non ha più affetti, non ha più memoria né volontà, 

eppure - in queste belle condizioni - se è posto su un tappeto mobile riesce a regolare la sua andatura 

alla velocità del tappeto, camminando o correndo. Lasciato cadere da una certa altezza, riesce a 

combinare la sua posizione in aria in modo da atterrare sulle quattro zampe. Tutti questi movimenti, 

che richiedono azioni coordinate piuttosto complesse, il cane li fa senza la mente, o per lo meno 

senza la parte istintiva di essa.” 

*** 

Il legame che esiste fra la mente ed il corpo fisico è qui messo, con efficacia, in evidenza. La nostra 

parte istintiva è in diretto contatto con quegli elementi più densi che compongono il veicolo fisico 

denso. Si potrebbe perciò concludere che il nostro comportamento dipende da ciò che mangiamo e 

dall'aria che respiriamo. Limitandoci soltanto a queste considerazioni, l'interpretazione materialista 

della realtà appare corretta. Ma se approfondiamo l'osservazione dei diversi aspetti della vita, non 

possiamo non renderci conto di come le cose siano ben più complesse. Sentimenti come l'odio, 



4 
 

l'amore, la bontà e la compassione ecc. difficilmente si possono spiegare come semplici prodotti di 

elementi chimici. 

*** 

Kempis: “Allora cerchiamo in qualcosa di più nobilitante: nell'intelletto dell'uomo. Troviamo 

qualcosa che mostri l'esistenza di una parte non terrena? Non pare. Esso è perfettamente inserito e 

adattato all'ambiente come lo è il corpo. Perfino quando riesce a svincolarsi dai condizionamenti dei 

sensi e della volontà, come nel sonno, non mostra nulla che non sia della dimensione terrena. Il 

pensiero, liberato da ogni logica, mostra la sua origine terrestre con una quantità di disordinate 

fantasie. Perfino la fantasia più accesa è pur sempre legata alla Terra, esprimendo anche nelle sue 

creazioni più libere ibridi della più familiari forme terrestri; ed anche quando cerca di immaginare un 

altro mondo, la mente non riesce a sottrarsi alla sua natura antropomorfa. Sicché tutto lascerebbe 

credere che abbiano ragione quei biologi i quali affermano che un organismo, un corpo fisico, è molto 

simile a un meccanismo a orologeria che, una volta messo in moto, cammina finché il motore tira, o 

finché non succede un guasto meccanico. Ma non si creda che il motore sia l'anima, per carità! Dal 

punto di vista dal quale vi parlo, l'anima non è il motore del corpo, ammesso che ci sia. Il corpo non 

muore quando l'anima se ne va ed in effetti noi sappiamo che l'anima può andarsene ed il corpo non 

morire, come nei casi di totale pazzia. Sicché tutto lascerebbe credere e autorizzarci a pensare che 

la vita sia una proprietà della materia e che all'inizio dei tempi, attraverso all'accostamento casuale 

di vari fattori, si sia composto questo meccanismo a orologeria e si sia messo ad andare, né più né 

meno come se smontassi un orologio funzionante in tutte le sue parti costituenti, ne ponessi i pezzi 

in una scatola e cominciassi ad agitare finché per la legge delle probabilità - capita, tentativo dopo 

l'altro, che tutti i pezzi si accostano nel modo giusto, l'orologio si compone e funziona. Non c'è dubbio 

che questo teoricamente può accadere. Ma è altrettanto senza dubbio che se nella scatola non 

pongo i pezzi di un orologio concepito per funzionare, bensì, per esempio, delle pietre, posso agitare 

finché voglio ma l’orologio non si comporrà mai. Questo è il punto! Anche lasciando al caso 

l'accostamento dei fattori che composero il primo organismo vivente, se questi fattori non avessero 

contenuto in potenza gli elementi per comporre una vita - cioè qualcosa che si sviluppasse e 

riproducesse - il caso non avrebbe potuto mai originarla.” 

*** 

Questo è un punto fondamentale dell'insegnamento del Cerchio, ovvero che il caso non può 

esistere, sia dal punto di vista della logica sia dal punto di vista di una concreta realizzazione. La vera 

religiosità consiste proprio in questo, riconoscere l'esistenza di un fine ultimo di tutte le cose. Poi, 

come questo venga realizzato, è un'altra questione. I Maestri lo spiegano molto bene, e riguarda 

principalmente la relazione che c'è nel passaggio dall'Assoluto al relativo. Si può dire che tutto il 

fulcro dell'insegnamento del Cerchio, verte su questo. La difficoltà che Loro incontrano è data dal 

dovere spiegare a coscienze limitate, una Realtà che è senza limitazione e come tale abbraccia il 

concepibile e l'inconcepibile. 

*** 

Kempis: “Affermare dunque - per combattere la posizione fideistica di chi asserisce che la vita ha 

una ragione ultra-fisica - che invece la vita è opera del caso, è fare affermazione più illogica, 



5 
 

infondata, improbabile e fideistica di quella che si vuole demolire. La filosofia fondata sul postulato 

che quella che si osserva sia la realtà - mi dispiace dirlo per i positivisti - è estremamente illogica. 

Non si deve credere infatti che le propensioni di pensiero per l'assurdo siano solo e sempre degli 

irrazionalisti. Ma in fondo, a prescindere da una pur sempre auspicabile coerenza di pensiero anche 

nell'errore, tutto questo ha un'importanza relativa: non si tratta di sapere come le cose stiano in 

realtà, e poi tenere questa conoscenza estranea alla propria vita e al proprio essere intimo, perché, 

tra questo atteggiamento e quello di chi crede in qualcosa che non corrisponde al vero, ma lo vive, 

ai fini dell'evoluzione è molto più produttivo questo secondo atteggiamento che non il primo. Non 

per nulla l'uomo, che nella dimensione della molteplicità è diviso a tal punto che il male che crede di 

infliggere agli altri, andando a pareggio di un loro dare-avere, in effetti ricade solo su lui stesso, che 

ne è l'autore; non senza ragione l'uomo - dicevo - deve credere di essere meno diviso di quello che è, 

cioè deve credere una cosa che nella molteplicità non è esatta.” 

*** 

Ai fini dell'evoluzione non è importante la verità nella quale si crede, quanto come la si vive, per 

questo, pensare il molteplice reale, pur essendo nell'errore, ci permette di misurarsi con il bene ed 

il male che potremmo fare agli altri. È proprio da questo che, in virtù del karma, la coscienza può 

aprirsi. In sintesi, viviamo una grande illusione, creata dalle limitazioni della nostra coscienza, ma è 

proprio dalle cause e quindi dagli effetti da esse generate che si palesano i limiti della coscienza, che 

può così ampliare se stessa, purché ci sia attenzione a tutto ciò, altrimenti l'azione correttrice della 

sofferenza, costringerà ad una consapevolezza non spontanea ma forzata e soprattutto dolorosa.  

*** 

Kempis: “Forse tornerà utile soffermarsi su questo aspetto della realtà umana di non collimazione 

fra ciò che è e ciò che si crede che sia, perché - vedete - se la separazione dei microcosmi trova 

motivazione nel contenimento della aggressività e della nocività degli stessi, resta invece da 

focalizzare per quale motivo ciascun microcosmo deve credere di poter influire, e arbitrariamente, 

nella vita degli altri. Vorrei, però, prendere in esame questo aspetto, guardando quella che è ritenuta 

la realtà, per scoprire se pur restando in una prospettiva cosiddetta razionale e verificabile ed usando 

pensieri dei vostri scienziati - come del resto ho fatto fino a questo momento - vi siano degli elementi 

con cui poter sostenere ragionevolmente un'ipotesi significativa che sia la risposta. Se si pensa agli 

albori della Terra, non si può fare a meno di paragonare il pianeta ad un immenso crogiolo dove 

bolliva una mistura di lava e di vapori con una temperatura di incandescenza. Se di colpo ci si porta 

al vostro oggi, la trasformazione che si osserva è tale che quelle sognate dagli alchimisti, al 

confronto, diventano dei giochi da fanciulli. Dalla materia inanimata alla vita. Ciò che ha compiuto 

questo miracolo è detto «natura».” 

*** 

Il Maestro Kempis con queste considerazioni, ci porta a riflettere, pur restando nell'ambito della 

logica e delle conoscenze scientifiche attuali, come dalla materia inanimata si sia passati a quello 

che potremmo chiamare miracolo vita, per poi andare oltre fino alla sua espressione più elevata 

ovvero la coscienza. Viene da domandarsi a chi o a che cosa si deve tutto ciò. Gli uomini, non volendo 

entrare in elucubrazioni teologiche o filosofiche, rimanendo fedeli ad un concezione pseudo 



6 
 

materialistica, l'hanno chiamata «natura», ma è stato solo un modo per sfuggire al problema, che è 

quello relativo all'esistenza di Dio. I Maestri, pur volendo mantenere un linguaggio laico ed il più 

possibile scientifico, non possono fare a meno di manifestare la Loro concezione etico-religiosa della 

realtà.  

*** 

Kempis: “La natura la si è vista madre benigna, pietosa, generosa, crudele, matrigna, insensibile, 

incosciente e via e via, a seconda di come la si è osservata e delle circostanze nelle quali la si è vista. 

Ma la natura in sé non è né buona né cattiva; non potrebbe esserlo se la si considera un meccanismo. 

Ora, osservando il mondo per come appare, si potrebbe essere tratti in inganno e credere che l'uomo 

- per il fatto di essere l'ultima creazione spontanea della natura - fosse da essa considerato il 

capolavoro e quindi, di conseguenza, fosse da proteggere, da prediligere, da privilegiare. A parte il 

fatto che lo stesso ragionamento si potrebbe ripetere per tutte le specie viventi sulla Terra, non v'è 

niente di meno vero di questo. La specie umana è minacciata da moltissime altre specie. Fra un virus, 

un bacillo e l’uomo, si sarebbe portati a credere che l'uomo fosse più importante; ma per la natura 

non è così, essa non fa differenza: vince il più forte. Se mai, l'unico vantaggio che dà all'uomo è 

costituito dalla possibilità di crearsi scientificamente delle difese, usando quel prezioso strumento 

che è l'intelletto. Ma non si creda di ravvisare in questo un'intenzionalità della natura. Per 

ammissione comune dei biologi, la natura è incosciente; se l'intenzione c'è, come lo lascia supporre 

il fatto che tutto ha una ragione d'esistere - e quindi una ragione deve averla anche l'intelletto -, 

l'intenzione è da ricercarsi al di fuori. La natura può essere solo l'esecutrice. E non si creda che il solo 

fatto di possedere l'intelletto di per sé sia operativo, giammai! Le facoltà mentali debbono essere 

esercitate: se l'intelligenza è un dono, è pagato con la stessa moneta con cui è pagata l'evoluzione 

della specie: lotta, fatica, dolore. Del resto non potrebbe essere diversamente: se la mente come il 

corpo è creatura della Terra, la sua evoluzione - come l'evoluzione di ciò che essa genera - non può 

che essere analoga all'evoluzione del corpo, dell'organismo. Non crediate che questo accostamento 

sia azzardato. Chi ha pratica di evoluzione biologica sa benissimo dello stretto rapporto che esiste 

fra un fatto corporeo ed uno mentale.” 

*** 

I Maestri, con queste considerazioni, si mantengono in un'ottica strettamente positivista, ma 

sappiamo bene che la loro vera prospettiva va ben oltre. Però rimanendo nei piani del mondo della 

percezione, bisogna tener conto che la struttura che li governa, è come quella di un grande 

meccanismo e come tale, retto da leggi logiche e ferree. Su quei piani non esiste il miracolo. Ma la 

Realtà insegnataci dai Maestri del Cerchio non termina lì, va ben oltre. È su questo oltre che si 

sviluppa la vera Essenza del Tutto. Il mondo della percezione, che in fondo è quello con il quale 

direttamente prendiamo contatto, è una minima e strettissima parte, funzionale all'evoluzione del 

sentire di coscienza. Si potrebbe dire che ne è una sua massima limitazione, dalla quale la coscienza 

prende corpo verso ampiezze sempre maggiori. Ecco perché il miracolo, che di per sé non può 

esistere su quei piani, diviene possibile in quanto discende dalla dimensione del sentire.  

*** 



7 
 

Kempis: “Ora, pur restando nell'ambito di uno stretto positivismo, non c'è dubbio che, invece, esiste 

un capolavoro della natura, anche se non è rappresentato da una specie in particolare, né se è 

l'ultima sua creazione, pur essendo una tappa fondamentale da essa raggiunta. Mi riferisco 

all'organismo pluricellulare. Non c'è dubbio che dal punto di vista del biologo, questo organismo 

rappresenta il miracolo nel miracolo. Un individuo costituito da un insieme di parti, un aggregato di 

innumerevoli cellule diverse, la cui vita è progettata per costruire un'unità, dunque è più della 

simbiosi. L'organismo pluricellulare rappresenta una rivoluzione nella scala biologica perché 

dall'antagonismo si passa alla cooperazione fra le cellule e il tutto nasce da una microscopica 

particella rotonda, da un'unità che diviene molteplicità pur restando unità. Ora - state bene attenti 

- se nella concezione razionale e positiva la mente, come il corpo, è creatura della Terra, perché non 

può darsi che essa stia seguendo la medesima evoluzione seguita dal corpo per raggiungere quella 

condizione di esistenza non plus ultra rappresentata dall'organismo pluricellulare? Quale fatto 

dimostra il contrario? Anzi, si può ragionevolmente credere che lo sperimentare dell'uomo, il suo 

tentare, arrancare, cercare, non possa che condurlo ad una visione di se stesso in funzione di una 

collettività componente un solo essere, così come lo è inconsciamente, ciascuna cellula di ogni 

organismo pluricellulare.” 

*** 

"Come in Cielo così in Terra" dicono i Maestri. L'evoluzione della vita sulla Terra appare analoga a 

quella dei sentire di coscienza. Dall'atomo del sentire fino alla Coscienza Assoluta è una continua 

catena i cui anelli si susseguono aggregandosi e fondendosi fino ad arrivare ad un unico anello che 

li contiene tutti e li trascende. Lo stesso accade per gli organismi pluricellulari, fatti di singole cellule, 

formanti organi che, coordinandosi fra loro, danno a loro volta luogo a strutture sempre più 

complesse, fino ad arrivare a costituire quelli che noi conosciamo quali nostri corpi fisici. La 

Coscienza cosmica è una, ma non è monolitica, perché ha in sé la molteplicità. Potremmo dire che 

è proprio grazie al molteplice e al modulo fondamentale del cosmo che Essa ha la forza. che tiene 

insieme il Tutto. 

*** 

Kempis: “Solo così si spiega l'esistenza dell'intelletto in quella specie del regno animale chiamato 

«uomo». Senza questa visione le facoltà intellettive non avrebbero ragione d'essere, come lo 

dimostra il fatto che innumerevoli altre specie esistono pur essendone prive. Se la natura, nell'uomo, 

ha creato un canale diverso di manifestarsi, dandogli la possibilità di avere la coscienza dell'unità, 

non può che mirare a dargli la coscienza del Tutto-Uno, perché se pur nell'incoscienza del mondo 

biologico il meglio, attraverso all'evoluzione, si è raggiunto nell'unità composita di un solo essere, a 

maggior ragione nel mondo degli esseri coscienti l'analoga condizione ideale non può che 

raggiungersi nell'unità di tutti gli esseri in uno solo. E chiaramente solo nella consapevolezza di sé, 

di fronte alla collettività, è possibile raggiungere in una dimensione globale e cosciente quel miracolo 

che inconsciamente è raggiunto in ogni organismo pluricellulare.” 

*** 

Il valore della consapevolezza nella vita della collettività, all'interno della quale si realizza la nostra 

attività, permette alla coscienza individuale di ampliarsi verso dimensioni sempre più vaste. Si può 



8 
 

dire che tutte le attività sociali abbiano come intrinseca finalità, attraverso i giochi che in esse 

avvengono, l'evoluzione della coscienza. Nelle esperienze legate a ogni genere di passione umana, 

anche quelle più egoistiche e crudeli, si nasconde il germe di future consapevolezze. Naturalmente 

chi fa da regista a tutto questo è il signor karma, che facendo emergere gli effetti che le cause di 

ombra promuovono, aprono, sia pure per un processo di antitesi, la via a consapevolezze sempre 

maggiori. 

*** 

Kempis: “Senza la sensazione, senza l'emozione, non vi sarebbe stata evoluzione. Per l'uomo, ogni 

fatto umano è la fonte più forte di emozioni; le paure, le angosce, le speranze, i sentimenti umani 

toccano l'uomo più di qualunque altro fatto non umano, perché anche quando sembrano essere gli 

animali a colpirlo, sono sempre fatti di umanità che in essi vede. Ma nessun sentimento nascerebbe 

in lui se il mondo in cui è immerso non fosse da lui ritenuto reale; ecco perché l'uomo deve vivere 

nella convinzione di poter influire nella vita degli altri, perché solo in questa convinzione egli acquista 

una coscienza altruistica, raggiunge una nuova dimensione d'esistenza coronando così l'opera della 

natura.” 

*** 

L'importanza della grande illusione nella quale viviamo è fondamentale, perché è mediante il nostro 

rapporto con questa, che si forma quella coscienza che ci renderà consapevoli del reale significato 

dell'esistenza. Tutte quelle filosofie, teologie o credenze che ci alienano da quella figurazione si 

risolvono in effetti spesso dolorosi, ma sempre volti a ristabilire attenzione e partecipazione agli 

eventi terreni. Solo il graduale ampliamento della coscienza, rendendo meno necessario questo 

sogno, permetterà quel distacco che in questo caso sarà non fittizio ma reale, perché dato da una 

coscienza che non ha più i limiti che rendono necessario tutto ciò.  

*** 


