Realta soggettiva e oggettiva

Brano tratto dal libro PER UN MONDO MIGLIORE,* pp. 153-163
Commenti di Andrea Innocenti

Kempis: “Affermando che Dio é Assoluto, ne discende che Egli é I'unica Realta oggettiva. Ogni altra
realta, che necessariamente deve essere in Lui, € una realta relativa, cioé dipende da qualcosa. In
sostanza Dio é come e perché dipende unicamente da Se stesso: cioé é indipendente, cioé e
Assoluto. Ogni altra realta e come é perché dipende da qualcosa. La stessa coscienza cosmica, che
e la massima espressione del sentire del Cosmo, la massima spiritualita cosmica, per intenderci, é
tuttavia una realta relativa che é come é in dipendenza di qualcosa, non fosse altro del virtuale
frazionamento dell'Assoluto.”

Alan: “Domando se la realta relativa é anche soggettiva.”

Kempis: “Dicesi soggettivo cio che dipende dal modo di pensare di un soggetto. Allora la domanda
potrebbe suonare anche cosi: la realta che si percepisce esiste indipendentemente dalla
percezione, cioé €& una realta oggettiva se pure relativa? Oppure esiste unicamente nella
percezione, cioé é una realta soggettiva?”

k% k

Credo che il Maestro Kempis in sostanza voglia dire che se nell'atto della percezione il soggetto
modifica cid che da lui viene percepito la visione della realta che questo acquisisce e di fatto
soggettiva.

*kk

Kempis: “Con questa domanda siamo di fronte al problema della conoscenza, vecchio quanto
l'uomo. Nel pensiero degli antichi voi sapete che la conoscenza si identificava con la Realta, grosso
modo, fatta eccezione per gli scettici i quali negavano questa corrispondenza; ossia gli scettici
negavano all'uomo la possibilita di confrontare la realta conosciuta con la Realta esistente. Nelle
filosofie medievali si pose in discussione se certe idee universali ed astratte concepite dall'intelletto
potessero trovare riscontro nella Realta. Successivamente si passo ad esaminare i limiti e le
possibilita della conoscenza, ponendo anche in dubbio l'esistenza di una realta oggettiva. Nel
pensiero moderno si esaminano le funzioni della conoscenza, I'efficacia, senza confrontarla con la
realta oggettiva. Tutto questo a volo d'uccello, come si sol dire, senza prendere in considerazione la
possibilita che ha la scienza dell'uomo di porsi ad incrementare la conoscenza; senza interessarsi,
cioeé, della filosofia della scienza perché il nostro scopo non é quello di esaminare le varie tappe del
pensiero umano su questo argomento, ma unicamente quello di ricordare come questa
meditazione sia sempre stata presente nel pensiero degli uomini, e soprattutto esporvi il nostro
punto di vista, che é il sequente: Noi ci rendiamo conto della Realta attraverso alla percezione che

L PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per I’'Umanita di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni
Mediterranee, 1981.
1



e appunto l'atto della consapevolezza con cui si coglie I'esistenza di una realta esterna per mezzo
della mediazione dei sensi. Per taluno la percezione é un fenomeno di sensazioni, per altri un
fenomeno della mente. Per noi é I'una e I'altra cosa. Infatti, se I'uvomo anziché cinque sensi ne
avesse due soltanto, ovwiamente la sua percezione sarebbe diversa ed egli immaginerebbe una
realta esterna a lui come avente le sole caratteristiche da lui colte; mentre se avesse dieci sensi
probabilmente coglierebbe altri aspetti del mondo in cui vive ed ipotizzerebbe una realta in modo
diverso, od una realta diversa. Questa considerazione dunque lascia supporre che la realta esista
indipendentemente dalla percezione e noi da sempre vi abbiamo detto che esiste un ente
percepente e qualcosa che viene percepito. E vero? Allora la risposta alla domanda che ci siamo
posti - e cioe se la realta esiste al di la della percezione - potrebbe essere che, si, la realta esiste al
di la della percezione.”

Alan: “Ma questa realta é oggettiva?”

k% k

Alan, come abbiamo visto, si mette nei nostri panni ed assume la parte dell'interlocutore. Il
Maestro Kempis, dopo avere fatto un rapido excursus di quelle che sono state le idee del genere
umano relative al problema della conoscenza, comincia la sua trattazione, partendo dalle
osservazioni piu evidenti: cioé che la nostra percezione trae origine dai nostri sensi fisici, che sono
cinque, ma che se fossero di numero diverso darebbero una rappresentazione della realta
completamente diversa. Comunque questa affermazione farebbe pensare all'esistenza di una
realta fuori di noi ben determinata e di fatto oggettiva. Ma a questo punto possiamo
legittimamente porre il dubbio se questa oggettivita veramente esista come tale.

*kk

Kempis: “Se per oggettivo intendiamo il contrario di soggettivo, la risposta é si. Ma voi potreste a
questo punto dire: «Questo signor Kempis viene qua a dire male di Garibaldi! Lo sappiamo
benissimo che esiste una realta oggettiva della quale abbiamo una visione soggettiva». Eh gia! ma
il problema non é cosi semplice: infatti dobbiamo subito precisare che la realta che si percepisce,
come si percepisce, esiste unicamente nella percezione. Si dice che i raggi del sole sono caldi.
Supponiamo che questa affermazione derivi semplicemente dal fatto che tutti gli uomini hanno
una temperatura corporea di circa 37° e che i raggi del sole hanno una temperatura superiore, o
comunque superiore alla temperatura della pelle del corpo degli uomini. Allora I'affermazione che i
raggi del sole sono caldi, é un'affermazione relativa, soggettiva; 'apparente oggettivita deriva
unicamente dal fatto che_tutti gli uomini percepiscono come caldi i raggi del sole i quali in sé,
invece, non sono né freddi né caldi, ma lo diventano solo per chi li percepisce o comunque in
relazione ad un termine di paragone. Affermando che il Cosmo é il comun denominatore di tutte le
percezioni soggettive, noi non solo vogliamo dire che i raggi del sole, in sé, non sono né freddi né
caldi, m anche e soprattutto che il sole in sé non esiste.”

*kk

Questa affermazione finale appare quasi sconvolgente perché rovescia completamente la nostra
percezione ordinaria della realta, che si fonda sulla certezza che i nostri sensi, sia pure nella loro

2



specifica soggettivita individuale, ci diano la rappresentazione di una realta esistente e concreta.
La nostra vita si ribalta se guardandoci intorno cominciamo a dubitare delle cose che osserviamo,
afferriamo, dei suoni che udiamo e soprattutto delle persone con le quali entriamo in relazione.
C'é allora da domandarsi se siamo davvero nella realta onirica che certe filosofie orientali hanno
indicato come il sogno di Brahma. Ma restiamo tranquilli! L'insegnamento dei Maestri del Cerchio
e tale da non creare squilibrio e le loro successive affermazioni sanno ricreare armonia nelle menti
turbate dalla novita di questa prospettiva.

Kempis: “Questa precisazione non ha lo scopo di scandalizzare i validi rappresentanti della scienza
umana che ci seqguono, ai quali tuttavia debbo ricordare che I'atteggiamento dello scienziato nei
confronti della ricerca e mutato ormai da tempo. Da una primitiva osservazione dei fenomeni, a cui
faceva sequito la formulazione di ipotesi esplicative e la ricerca di fatti confermativi, si é passati ad
una riluttanza nell'avanzare ipotesi che spieghino i fatti. In particolare i fisici del vostro tempo
hanno dichiarato impossibile la ricerca di cio che sta al di la del fenomeno ed hanno rinunciato a
dare una spiegazione di esso e ad illustrarne la genesi. In sostanza la fisica d'oggi ha rinunciato a
dare una immagine della realta e concentra la sua attenzione sulla osservazione dei fenomeni e
nella registrazione dei fatti e delle modalita ad essi inerenti. Questo diverso atteggiamento deriva
essenzialmente dal fatto che la Realta si intuisce cosi diversa da come appare che darne una
immagine significherebbe fare perdere alla fisica il suo carattere scientifico, cioé reale. Se questa
posizione e comprensibile e giustificabile nei rapporti ufficiali, non lo é nell'intimo del proprio
pensiero, dove la reputazione non é messa a repentaglio e dove ognuno ha il dovere di esaminare
tutte le ipotesi possibili. Allora, qual é la portata della preoccupante precisazione che ora ho fatto?
Significa essa che non esistono altro che i soggetti, i quali sognano una realta in se stessa
inesistente?”

*kk

Come sempre i Maestri del Cerchio collegano il loro insegnamento, per quanto possibile, alle
conoscenze che la scienza umana ha realizzato. Essi rilevano che, in modo particolare, la fisica oggi
non ha la pretesa di dare una spiegazione ai fenomeni che vadano al di la della loro apparenza, ne
analizza ed osserva soltanto le modalita, lasciando perd in sospeso qualsiasi deduzione che
implichi affermazioni conclusive sulla vera essenza di essi. Questo atteggiamento riguarda pero
['ufficialita del pensiero scientifico, ma ovviamente non puo essere inerente alla parte intima di
ognuno, dove cio che conta é la pulsione della coscienza, la quale permette intuizioni che
trascendendo la logica proiettano verso la sintesi dialettica. A questo punto il Maestro Kempis
riprende i concetti precedentemente espressi e si domanda se essi ci abbiano indotto ad una
visione onirica della percezione individuale, errore che Lui si appresta a correggere.

kkk

Kempis: “Vedete, un sogno é una storia della fantasia, costruita con elementi del mondo della
percezione. Voi potete sognare - che so? - che vostra sorella ha i baffi, ma questa insolita storia é
costruita con una sorella e con dei baffi, cioé con immagini che voi avete attinto al mondo della

vostra percezione. Se non vi fosse la percezione, non vi sarebbero immagini e non vi sarebbero
3



sogni. Ora noi affermiamo che il Cosmo é il comun denominatore di tutte le percezioni soggettive;
se parliamo di percezione, implicitamente ammettiamo ['esistenza di un ente percepente e di
qualcosa che viene percepito, percio non possiamo voler dire che esistono solo i soggetti, perché se
cosi fosse non vi sarebbe percezione e quindi non vi sarebbe I'elemento comune delle percezioni.
Difatti quelli di voi che hanno buona memoria ricordano che da sempre noi abbiamo affermato che
esiste un «quid» (qualcosa non meglio identificabile, perché oggettivamente non distinguibile da
Dio, cioé oggettivamente inesistente, che potremmo chiamare parte di Dio, se Dio non fosse
indivisibile), un «quid» che percepito si rivela come elemento comune di tutte le percezioni. Questo
elemento comune nell'apparenza e formato da vari elementi ed e con questi elementi che ciascun
soggetto costruisce immagini soggettive di un mondo gia in se stesso soggettivo. Il «quid» che,
percepito, si rivela come mondo fisico, mondo astrale, mondo mentale, in se stesso é la divina
sostanza «spirito» che non viene minimamente toccata dal fatto che nella percezione assuma un
aspetto o l'altro.”

kkk

La sostanza alla quale fa riferimento il Maestro Kempis potremo denominarla sostanza di Dio che
esprime |'aspetto quantitativo dell'Assoluto, Che ha due configurazioni quella quantitativa e quella
gualitativa. La prima, la possiamo identificare come sostanza indiversificata ed & il supporto di
tutto cid che viene percepito nei piani della dualita. | sentire relativi la modellano secondo le loro
possibilita creando con cio tutto il mondo che ci circonda, che pero non esiste oggettivamente ma
soltanto quale comun denominatore di sentire aventi limitazioni analoghe. Dando cosi origine alla
grande illusione.

k% k

Kempis: “Una macchia di umidita su un muro non é interessata dal fatto che nella fantasia
dell'osservatore assuma l'aspetto di una figura nota o di un'altra. Questo appunto significa che il
divenire dei mondi non incide nella Realta di Dio. In effetti esiste qualcosa che, percepito, da la
visione della realta che ci é nota, percio la realta che noi percepiamo esiste unicamente nella
nostra percezione. La realta che noi conosciamo assume l'aspetto che ci é noto in funzione delle
nostre possibilita di percezione. Ora, siccome tutto quanto esiste é in Dio e fa parte di Dio, é chiaro
che osservando il mondo nel quale viviamo, osserviamo una parte di Dio; tanto é vero che se, senza
distogliere la nostra attenzione dal mondo in cui siamo immersi, crescessero le nostre possibilita di
percezione --badate bene,- e un'ipotesi assurda quella che sto facendo - fino al limite necessario,
noi giungeremmo a percepire Dio senza avere distolto la nostra attenzione da uno stesso soggetto.
Dunque cio che noi percepiamo e una parte di Dio, in Dio, ma non esiste quale noi la percepiamo,
non esiste oggettivamente. Dio, infatti, € indivisibile e credere di poter circoscrivere una Sua parte
e capire come e fatto Dio, e una vera illusione. L'insieme é tutt'altra cosa che la somma delle parti e
Dio é tutt'altra cosa che l'insieme. Il Cosmo, pur essendo in Dio, non é oggettivamente in Lui
delimitato; la delimitazione del mondo che noi conosciamo non é oggettiva, scaturisce unicamente
dalle nostre possibilita di percezione. Il piano fisico non é distinto da quello astrale se non dal fatto
che cosi lo si percepisce. La Realta non ha questi confini cosi rigorosi come generalmente si crede.
Dio infatti — lo ripeto — é indivisibile. Ogni parte non esiste oggettivamente in sé, non é una realta

4



oggettiva. Esiste un’ Unica Realta oggettiva, la Realta assoluta o Dio. Ogni altra realta € una realta
relativa che scaturisce da una delimitazione, non oggettiva, di questa Realta Unica. A sua volta la
delimitazione scaturisce dalla percezione di un ente percepente. A livello umano esiste un ente
percepente — I'uomo- e qualcosa che viene percepito, la Realta Unica. La visione che ha I'uomo di
questa Realta Unica e una realta relativa che ha un colore, una forma, un sapore, una consistenza,
ma che non ha niente a che vedere con la Realta Unica, essendo la Realta Unica incolore, informe,
inconsistente, omogenea, indeterminata, infinita, indivisibile, immutabile, eccetera. Percio la realta
relativa, esistendo unicamente nella percezione individuale- ed in forza di questa — é sempre
soggettiva. Ripeto: 'unica Realta oggettiva é la Realta assoluta o Dio.”

kkk

Il tema profondo che qui viene affrontato & I'unicita di Dio. E questa I'essenza delle religioni
principali. Essa si contrappone a quella che e I'apparenza della realta come appare alla nostra
percezione. La mente e divisiva, frammenta e separa. La stessa scienza umana nell'analizzare i
fenomeni e analitica e solo nei suoi livelli piu elevati riesce a trovare delle sintesi, che essendo
perd sempre parziali, sulla base di nuove percezioni, vengono riformulate, ampliandone sempre
piu la portata unificante. Da un lato la consapevolezza della nostra soggettivita serve a limitare
I'orgoglio, che l'io umano sempre alimenta, dall'altro non puo essere un freno alla spinta di
conoscenza che ha la scintilla divina che € in noi e che vorrebbe andare oltre il limite della propria
incapacita, che impedisce la consapevolezza e la comprensione di essere essa stessa Dio.

kkk

Kempis: “Spero di avere chiarito a sufficienza che cosa intendiamo con «soggettivo» ed
«oggettivo» e che parlare di percezione significa parlare di un mondo che comprende un ente
percepente e qualcosa che viene percepito, ma significa anche parlare di un mondo che non ha
alcun elemento oggettivo nel vero senso del significato e del concetto. Spero che risulti chiaro che
quanto ho detto e riferito unicamente al mondo della percezione e che non corrisponde pit in
un'altra dimensione d'esistenza dove esistono solo i soggetti, perché non vi é bisogno di
percezione, non essendovi piti bisogno di immagini: esiste solo il «sentire» il quale & come retaggio
del mondo della percezione. Se la questione é chiarita, diventa pacifica.”

*kk

Questa precisazione & significativa e chiarificante. Quando il Maestro parla di percezione si
riferisce alla dimensione della dualita, nella quale il soggetto si sente separato dall'oggetto ed
attraverso a questo rapporto di distinzione il soggetto amplia la sua capacita sensoriale fino al
punto di identificarsi con I'oggetto stesso. Da li il sentire di coscienza non ha piu bisogno dell'altro
e la sua visione, non piu soggettiva, diviene soltanto relativa, perché determinata dai limiti stessi
della sua capacita coscienziale. Quello & il mondo del piano akasico nel quale le modalita
dell'evoluzione divengono completamente diverse dalle nostre.

Kempis: “Siccome io sono uno spirito maligno che ha in odio la pace interiore ed esteriore, mi
voglio soffermare proprio sul concetto di interiore ed esteriore nel mondo della percezione. Che

5



cosa significa esteriore? Che é fuori di sé. Ma cio che é fuori di sé lo é realmente o cosi appare?
Bene, direte: «La risposta a questa domanda é fin troppo semplice, ormai anche i muri di questa
stanza sanno che la Realta é diversa dall'apparenza». D'accordo. Ma io vi invito a meditare su
quanto vi diro. Ho affermato che la percezione comprende un ente percepente e qualcosa che viene
percepito. Se I'ente percepente é il soggetto con il suo mondo interiore, il percepito, I'oggetto, é
ritenuto quasi totalmente esterno al soggetto. Ma dove finisce l'interno e comincia l'esterno?
Secondo la psicologia, la percezione é quel processo mentale che organizza le semplici sensazioni in
categorie superiori capaci di modificare I'azione dell'uomo. Soffermiamoci sulle sensazioni che
secondo questa definizione - e in fondo secondo tutte le altre - sono all'origine della percezione e
domandiamoci che cosa sono le sensazioni. Si definiscono cosi le modificazioni della propria auto-
consapevolezza in seguito ad uno stimolo interno o esterno che colpisce i sensi. Molte cose
potremmo dire circa le sensazioni: le nostre affermazioni potrebbero non essere condivise; per
esempio, dai materialisti, i quali considerano le sensazioni di natura prettamente materiale,
fisiologica. In ogni caso nessuno potra mai negare l'estrema soggettivita della sensazioni. E
pensate che il mondo di ciascuno é costituito con questi mattoni che sono le sensazioni. Ora, né il
fisico né il fisiologo vi sapranno mai dire che cosa siano, per esempio, quelle sensazioni chiamate
colori. Il fisico vi dira che la luce di una certa frequenza, cioé di una certa lunghezza d'onda
compresa in una certa gamma che colpisca un occhio, é vista di un certo colore; il fisiologo vi
spieghera che le onde luminose che colpiscono la retina di un occhio sano, attraverso al nervo
ottico eccitano una certa zona del cervello e si rivelano nella sensazione di un certo colore. Ma il
colore quale lo conoscete, non esiste nel mondo esterno, é una creazione del cervello; e cosi é di
tutte le sensazioni. Questo non lo dico io, lo dice la vostra scienza. Dunque tutto il mondo esterno
puo ridursi a qualcosa che suscita delle sensazioni.”

*kk

Queste considerazioni del Maestro di fatto sono una riflessione su quello che dice la stessa scienza
ufficiale e sono in fondo una risposta alla domanda dove comincia il mondo esterno e dove finisce
guello interno. Quel confine non & possibile tracciarlo, anzi potremmo anche azzardare l'idea che
esterno ed interno siano la stessa cosa, da cio dedurre, come hanno fatto i filosofi idealisti, che
esiste un'unica realta, la nostra, quella che noi stessi ci creiamo. La domanda allora che si pone é:
“In che modo la creiamo Quanto c'é di solipsismo in essa e quanto invece appartiene ad una
dimensione che ci trascenda?” | Maestri del Cerchio danno a cio una risposta, che verra in seguito
approfondita. Si pud dire che la sostanza del Loro messaggio, esposto nell’arco di ben trentasette
anni, verte ad indurre |'ascoltatore a comprenderla al punto di farne propria natura.

Kempis: “Il corpo umano e un po' come un registratore magnetico che traduce un nastro
magnetizzato in un concerto. Il mondo esterno a voi, in fondo - rifletteteci bene - in che senso é
esterno? Esterno a che cosa? Se € vero che il vero Sé é al di la dei corpi dell'uvomo, allora anche i
pensieri sono esterni al Sé. Ma é giusta questa concezione? Occorre stabilire i confini dell'essere. Se
vi fosse un apparecchio, tecnicamente perfetto, che facesse vibrare i vostri timpani come vibrano
quando vibrano le corde di un pianoforte, voi udreste il suono di un pianoforte senza la presenza

6



dello strumento musicale. E se un altro apparecchio facesse vibrare la vostra corteccia cerebrale
come vibra attraverso agli organi dell'udito quando sono percosse le corde di un pianoforte, ancora
udreste il suono di questo strumento fantasma. Come ho detto, allora é vero che tutto il mondo
esterno puo ridursi a qualcosa che suscita delle sensazioni le quali stimolano dei pensieri. Ora
questo «qualcosa» abbiamo visto che non é oggettivo, perché non v'e bisogno che lo sia; non é
reale perché non v'é bisogno che lo sia. Vi domando: é necessario che sia esterno? Oppure esterno
ed interno, il soggetto e l'oggetto sono distinzioni irreali perché I'uomo e il suo mondo sono una
stessa cosa gia nella dimensione della cosi detta molteplicita?”

kkk

La conclusione alla quale possiamo giungere a questo punto € che noi abbiamo impressioni e
sensazioni che non possiamo dire se siano prodotte da qualcosa di esterno o se invece vengono
dall'interno di noi stessi. Se si accetta la seconda ipotesi si deve dedurre che fra il nostro mondo e
noi stessi non c'é separazione ovvero siamo un'unica cosa. E questa un'ipotesi suggestiva che tutti
i filosofi idealisti hanno sostenuto, alla quale i Maestri del Cerchio aderiscono pur arricchendola di
tante precisazioni ed aggiunte che la fanno apparire completamente nuova e per certi versi tale da
sfiorare la dottrina materialista.

k% k

Alan: “Ma tu fino ad ora hai sempre parlato di un ente percepente e di una realta che viene
percepita. Ora noi sappiamo che l'individuo ha una fase della sua esistenza in cui non ha piu
percezione intesa come atto della mente e dei sensi, in cui & unicamente un «sentire». Allora, in
quella fase di esistenza, di che natura é la realta che l'individuo rappresenta?”

Kempis: “Mi pare di aver detto chiaramente che, per esempio, non esiste oggettivamente un
mondo fisico, ma che esiste la Realta Unica che, percepita con certe limitazioni, da la visione del
mondo fisico che ci é nota. Ma al di la di quelle immagini che noi abbiamo chiamato piano fisico,
piano astrale, piano mentale, ove non v'é piti percezione e quindi mondi da percepire, l'individuo é
un insieme di «sentire», ossia di realta relative sempre pit estese. Ora siccome «sentire» e
«esistere», € «coscienza d'essere», l'individuo e un insieme di «coscienza d'essere» sempre piu
ampia.”

k% k

E questo un punto chiave della comunicazione, fino ad ora abbiamo parlato di percezione. Questa
pero € inerente ai mondi fisico, astrale, mentale cioé quelli della dualita, nei quali appunto l'io ed
non-io appaiono distinti. Alan fa una domanda che porta il Maestro Kempis a fare riferimento a
guei piani detti del sentire nei quali la coscienza da logica diviene dialettica e dove l'identificazione
e l'unico strumento di conoscenza. Deve percio il Maestro introdurre il concetto di sentire. Allora
possiamo domandarci cos'eé questo sentire? Prima di tutto va capito che esso e il cuore
dell'esistenza. Da esso discendono i veicoli inferiori, che ne sono un'estrema limitazione. In tutti i
gradi di sentire & radicato il "sentirsi d'esistere" ovvero |'essenza dell'autocoscienza.

k% k



Kempis: “Per parlare un po’ della vita del piano del «sentire», o piano akasico, e rispondere cosi ai
vostri interrogativi, dobbiamo riferirci ad una fase del «sentire» molto avanzata, alla condizione di
esistenza che noi abbiamo definito «abbandono della ruota delle nascite e delle morti». Percio
tutto quello che io diro sul piano del «sentire» va riferito a quella condizione di esistenza. Poiché i
«sentire» analoghi vibrano simultaneamente, questa condizione di esistenza del superuomo é
raggiunta contemporaneamente per tutti gli esseri della Manifestazione, in qualunque tempo o
spazio abbiano ottenuto la loro evoluzione. Quella condizione d’esistenza é del tutto diversa dalla
vostra attuale. Allora il «sentire» fluisce spontaneamente, senza necessita di stimoli dei piani
grossolani. L’individuo non ha pitu niente di umano, non ha pit sensazioni, non pensa pil, per
quanto il «sentire» nel suo succedersi sia pit simile ai pensieri che alle sensazioni. Queste ultime,
infatti, sorgono in voi quando sono stimolate non fosse altro dalla vita fisiologica del corpo fisico. |
pensieri, invece, si susseguono invece automaticamente. In modo analogo il «sentire» fluisce
spontaneamente e niente puo frenarlo o soffocarlo. Allora, in quella condizione di esistenza, non
esiste piu I'io egoistico con il suo bisogno di accumulare, crescere, che reca la maggior parte del
dolore all’'uomo — come dice Claudio. Evidentemente esiste ancora il senso della individualita e
lillusione del succedersi del «sentire», di un «sentire» che sente di crescere sempre pit di intensita,
ma é cosa diversa dal senso di separativita che percepite voi nella vostra attuale condizione di
esistenza. Percio il vedere se stessi proiettati in quella dimensione come degli esseri, degli uomini,
ingigantiti e sublimati, é una di quelle immagini che dovete distruggere. Una particolarita che
colpisce chi raffronta la «vita del sentire» del piano akasico con quella degli altri piani pit
grossolani, é la mancanza assoluta di Maestri, Istruttori, Guide spirituali. Nel vostro mondo potete
incontrare figure di Santi che vi portano parole di illuminazione, esseri del vostro tempo che non
sono vostri contemporanei nel «sentire». Nel piano akasico, dove non esiste piu l'illusione di una
contemporaneita di «sentire», in effetti non esistente, non appaiono piu queste immagini. Invero
non appare nessuna immagine. Intendo dire che nei piani grossolani si percepiscono le immagini di
oggetti e corpi estranei all’individuo, che appartengono al mondo esteriore; nel «piano del sentire»
esiste unicamente il «sentire», e il contatto fra i «sentire» é un contatto di «comunione». Se, al
livello di esistenza umana, il contatto é mediato dai sensi —e giunge difficilmente a farvi cogliere la
Realta delle cose, e piuttosto ne fa cogliere I'apparenza- cosi non é nel piano del «sentire». Qui la
fusione di un «sentire» con una Realta avviene dall’interno dell’ «essere», senza necessita di
intermediari, gradualmente. Voi avete bisogno di afferrare delle immagini del mondo che vi
circonda, se volete conoscere di piu, dovete esplorare quanto pit possibile attorno a voi. Nel piano
del «sentire» non esiste visione del mondo esterno; ripeto: esiste fusione con una Verita.
L’abitudine che avete al vostro mondo forse vi fa chiedere se e possibile accelerare o
deliberatamente provocare una «comunione». Ebbene, niente di tutto questo. La «comunione» fra
il sentire che implica il raggiungimento di un «nuovo sentire» avviene automaticamente, per
reciproca attrazione fra «sentire» simili e complementari ad un tempo, seguendo un ritmo naturale
che deriva dalla natura stessa del «sentire». Qua potremmo parlare delle cosiddette «anime
gemelle», ma non lo faccio per non creare inutili figurazioni romantiche. Ebbene, il fatto che la
«comunione» fra «sentire» non possa essere deliberatamente promossa e ricercata, puo farvi
pensare ad una mancanza di autonomia, ma dovete tenere presente che nel vostro mondo la
possibilita di cambiare, la supposta liberta, la possibilita di scegliere, é tanto pit necessaria e vitale
8



quanto piu grande é I'insoddisfazione dell’'uomo. La «vita del sentire» é essenzialmente beatitudine
e completezza, e chi é in quella fase della sua esistenza non prova la necessita di sentire di pit
perché «sente» sempre nella misura massima che puo; percio é essenzialmente appagato. L’amore
disinteressato, altruistico, é la spinta che allarga la «comunione» degli esseri fino farne una sola
cosa, e questo amore non é soggetto a stanchezza, semmai si infiamma sempre di pit. Un aspetto
particolare, che potrebbe ancora cogliersi nel piano del «sentire», é I'assoluto distacco e
disinteresse per i piani di esistenza pit grossolani. Tutto di essi appare trascorso, raffermo, inutile,
superato. La stessa sapienza, la cultura, perfino la conoscenza della vita della natura, della
materia, del Cosmo, del Macrocosmo, appaiono nella giusta luce, cioé un mezzo ormai non pit
necessario per stimolare un «sentire». Ora che il «sentire» fluisce spontaneamente, I'utilita di
questo mezzo é acquisita in modo indelebile. Diro di pit: «sentire» significa «coscienza», da questa
successione di «sentire» sempre pit intensi ed ampi la sapienza ne risulta automaticamente
incrementata, ma é una sapienza diversa. Intendo dire che voi conoscete concetti e li ritenete per
mezzo della memoria; noi non seguiamo questo mezzo: nel piano del «sentire» non si «conosce»
una Verita, ma si & anche quella Verita, e cio in una lucida consapevolezza che non da adito a false
interpretazioni. Mi accorgo che se continuassi a tradurre in immagini la «vita del sentire», mio
malgrado contribuirei a creare in voi delle figurazioni che vi trarrebbero in inganno, percio mi
taccio su questo argomento come si conviene a chi teme di dire troppo.”

Alan: “Ma questo «sentire», nella struttura, cioé nella sostanza, che cosa é?”

Kempis: “Quando diciamo che Dio é «sentire assoluto», non intendiamo dire che Dio sia un
organismo il cui prodotto sia «sentire assoluto». In altre parole, noi non possiamo credere che Dio
sia fatto di niente, percio chiamiamo la ipotetica sostanza di Dio «Spirito Assoluto». Tuttavia non
dobbiamo credere che lo «Spirito Assoluto» dia la coscienza assoluta. Lo Spirito Assoluto é
Coscienza Assoluta. Poniamoci, assurdamente, nella posizione di un osservatore esterno che
volesse vedere come é fatto Dio. Nel momento in cui ne osservasse una parte, non osserverebbe
pit Dio, e lo «Spirito Assoluto», cosi idealmente circoscritto, diventerebbe relativo, diventerebbe
percio «sentire relativo». Ma se l'osservatore credesse che Dio fosse fatto di «sentire relativo»,
sarebbe in errore. La somma dei «sentire relativi» non dara mai il «sentire assoluto». Il «sentire
assoluto» comprende e riassume in sé tutti i «sentire relativi», ma trascende la totalita di questi.
Diversamente da cosi, ogni parte esisterebbe oggettivamente e Dio sarebbe costituito di parti.
Mentre noi diciamo che Dio é la realta Unica perché Dio é un'Unica Realta. Percio quando parliamo
di «sentire relativo» parliamo di virtuale frazionamento dell'Assoluto, ossia di una parte dell'Essere
idealmente circoscritta, ma della stessa sostanza dell'Essere. Il «sentire relativo», a sua volta, non é
il prodotto di un organismo, é «sentire assoluto» virtualmente limitato, circoscritto; ossia una
realta relativa. L'individuo é un insieme di queste realta relative sempre piu estese, ossia di
«coscienza d'essere» sempre piti ampia. Ma siccome la Realta Totale é unica, ne consegue che
questa «coscienza d'essere», man mano che si espande, non puo che identificarsi con tutte le altre
realta relative, cioé con tutti gli altri esseri e con la Realta cosmica, ossia con la coscienza cosmica.
La coscienza cosmica contiene l'intera realta cosmica perché é la realta cosmica.”

*kk



Il problema di capire Dio e senza soluzione, solo Dio puo comprendere Se Stesso. Il massimo che
noi possiamo fare & averNe qualche idea, ma soltanto nel senso di dire cosa Lui non puo essere,
cioé niente di cio che noi possiamo pensare o concepire, perché & Assoluto. Non potremmo dire
altrimenti, perché il concetto di assolutezza rientra nella definizione stessa di Dio, senza la quale
parleremmo di un qualsiasi altro ente, ma non di Dio. Quindi il relativo che € in lui risulta essere
solo virtuale. Noi percio siamo soltanto virtuali. La rappresentazione del mondo che abbiamo e
una grande illusione, che a noi sembra essere reale solo in virtu delle limitazioni che abbiamo,
anch'esse illusorie. Appare percio chiaro che il sogno che chiamiamo vita, da un lato esprime una
delle infinite possibilita di Dio, ma visto soltanto nella prospettiva dell' immanenza, mentre, in
quella della trascendenza, quel sogno non ha consistenza e scompare quale miraggio.

% %k %

Alan: “Ma come é possibile che uno stato di coscienza comprenda quello che noi stessi abbiamo
definito «Piani grossolani?»”

Kempis: “Ed io ripeto che l'esistenza di questi piani non é oggettiva. L'esistenza di questi piani é un
presupposto che si fonda sulla percezione individuale. La stessa scienza umana, con i Suoi
strumenti, non prova l'esistenza oggettiva di una realta fisica, perché gli strumenti della scienza
non sono che trasposizioni dei sensi dell'uomo, strumenti fatti e concepiti in funzione di quei sensi.
L'individuo-uomo, attraverso certi sensi, percepisce una parte della Realta Unica e la trasforma in
mondi, l'esperienza dei quali amplia il suo «sentire». Quando, per un pit ampio «sentire»
raggiunto, abbandona il gioco della percezione, l'individuo é egli stesso una realta relativa
destinata a perdere in senso della propria limitazione fino a identificarsi con tutti gli esseri, con
l'intera Realta cosmica, ed oltre.”

k% k

La domanda di Alan potrebbe essere nostra. Detta in altri termini "Come fa I'Assoluto ad avere in
sé il relativo?". Per il Maestro la risposta appare elementare: perché il relativo & virtuale, cioé non
esiste. Fa parte della creazione percezione di una coscienza limitata, che non ha la capacita di
riconoscersi assoluta. Quando attraverso questo percorso illusorio, ma per lei reale, avra sciolto
tutte le limitazioni che la imprigionano, riconoscera la sua essenza, ovvero rivelera a sé di essere
Dio. Appare evidente quanto lontane dalla nostra percezione siano queste considerazioni, ad esse
puo essere dato credito solo trascendendo la mente ed abbandonandosi all'intuizione dell'anima.

kkk

10



