Il soggetto nella realta essere

Brano tratto dal libro PER UN MONDO MIGLIORE,* pp. 183-188

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “E mia convinzione che il linguaggio sia un mezzo di comunicazione e di espressione fra gli
uomini, anche nel vostro oggi, quando invece sembra che le parole servano per nascondere il
proprio pensiero o addirittura per non dire nulla. E inoltre mia convinzione che quanto pit difficile
sia I'argomento che si vuol trattare e tanto piu semplice, essenziale, scarno sia il linguaggio di chi
quell'argomento tratta. A questo principio, come non mai, mi atterro questa sera. Il concetto della
Realta Assoluta, che tutto comprende e nella quale niente e nessuno pud nascere o aggiungersi,
consumarsi o sparire, il concetto dell'Eterno Presente che afferma I'esistenza simultanea del Tutto,
al di la, del tempo, suscitano perplessita in chi - ingannato dall'apparenza - concepisce il mondo
come sviluppantesi gradualmente nel tempo in un divenire oggettivo. Fra I'altro sembra incredibile
che l'attimo, con tutto cio che contiene e che, vissuto, sembra volgere si rapidamente, esista invece
nell'eternita.”

Kempis viene subito al punto! Per la nostra percezione e inconcepibile la realta in essere. Tutto
sembra scorrere in un continuo senza interruzione. L'attimo ci sfugge istantaneamente quando
vorremmo afferrarlo. Questo dipende dalla struttura e dal funzionamento della mente la quale,
fatta di ideogrammi che si succedono, non puo mai fermarsi e, come una macchina di proiezione
cinematografica, da la rappresentazione di una storia, che sembra essere reale, ma che invece non
e altro che la successione di fotogrammi, distinti e separati, anche se ordinati secondo una logica
ben costruita e finalizzata al significato della storia stessa. L'osservatore di tutto cio & il sentire
anche lui separato in tanti distinti attimi, ma solo virtualmente, perché il sentire & nella sua intima
essenza unico ed indisgiungibile.

*kk

Kempis: “Questa obiezione nasce dal non avere ben chiaro il concetto di «eternita». L'obiezione
avrebbe una sua logica se «eternita» significasse «tempo senza fine», ma, come si sa, «eternita»
significa «non tempo». Gia da qui si capisce che non avrebbe logica paragonare cio che si crede
abbia una durata con cio che é senza tempo, come se si trattasse di grandezze omogenee. Ma
quello che c'é di piti importante da capire é che la durata dell'attimo non esiste al di la di cio che la
fa - esistere - ossia il processo della percezione - essendo creazione del soggetto. Sicché I'attimo che
esiste nell'eternita e senza tempo al pari dell'eternita stessa. Ricordo che la Realta Assoluta -
laddove é il non tempo e il non spazio - non vede particolarmente distinti ed evidenziabili né gli
attimi né i soggetti. Ricordo inoltre che il mondo, dall'uomo creduto oggettivo, é un insieme di

L PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per I’'Umanita di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni
Mediterranee, 1981.



immagini create dai soggetti con il processo della percezione; che cio che viene percepito é la
divina sostanza «spirito» la quale, in sé, é incolore, informe, omogenea, indifferenziata, infinita,
eccetera; la quale colta con certe limitazioni appare come mondo fisico, con altre come mondo
astrale, con altre come mondo mentale.”

Eternita significa, per il Maestro Kempis, senza tempo. Quindi esprime uno stato d'essere, che la
coscienza ha in sé, e che, secondo la sua ampiezza, da corpo a quella che noi identifichiamo come
vita. Il processo e granulare, cioé viene articolato in momenti tra loro collegati in sequenza logica.
Tutto € il prodotto della coscienza, nella sua duplice funzione di creazione e percezione-
consapevolezza. La qualita e la quantita sono le due categorie che connotano la coscienza stessa,
esse sono tra loro interdipendenti. Nella dimensione dell'Assoluto la quantita & espressa come
«Spirito» ovvero sostanza indifferenziata, mentre la qualita & espressa come perfezione assoluta.
Essendo questa la struttura dell'Esistente, si puo facilmente capire come per coscienze limitate,
quali sono quelle legate ai mondi della percezione, sia assai difficile concepire non soltanto il
concetto dell'Eterno Presente, ma anche quello di Eternita nel suo piu vero significato.

Kempis: “Generalmente si crede che il soggetto sia un ente che modifichi la propria auto-
consapevolezza in sequito al succedersi di stimoli interni o esterni. Ma il soggetto cosi concepito fa
parte della realta intesa come divenire. Esiste un altro modo di concepire la realta intesa come
divenire. Secondo questo modo, tutto esiste al di la del tempo in modo simultaneo, sia pure con le
precisazioni di cui dicevo inizialmente. Una scoperta sensazionale della scienza umana - anche se
poi, piti recentemente, é stata ridimensionata con l'osservazione di certi eventi astronomici - fu il
«nulla si crea, nulla si distrugge, tutto si trasforma.» Secondo il concetto «realta-essere», questa
trasformazione é un'illusione: cio che appare trasformato, in effetti é un diverso «essere», diverso
non solo come qualita, ma anche come quantita, diverso numericamente. Se voi udite le sette note
musicali in successione, potete affermare che il suono si trasforma, ma in effetti si tratta di sette
suoni diversi. Ora, per il soggetto nulla cambia, tanto che la realta sia_una che divenga, quanto
invece che sia_una costituita da molte che sono; nell'uno e nell'altro caso il soggetto egualmente
modifica la propria auto-consapevolezza. Ma il soggetto che modifica la propria auto-
consapevolezza in sequito al succedersi di stimoli esterni o interni, comunque questi stimoli si
producano, é un soggetto concepito coerentemente alla realta-divenire. Mentre, come sapete,
esiste un altro modo di concepire la realta ed il soggetto, ed é quel modo secondo cui il soggetto,
come tale, non esiste, essendo un insieme di auto-consapevolezze diverse. Il legame che unisce
queste diverse auto-consapevolezze crea l'illusione di un soggetto che «sente», di un «sentire» che
si modifica nel tempo, ma in effetti si tratta di tanti «sentire» diversi.”

kkk

La Teoria dei fotogrammi, che riguarda soltanto le situazioni dei mondi: fisico, astrale e mentale, in
modo analogo puo essere estesa anche ai piani superiori della coscienza, perché sono anch'essi
organizzati secondo una struttura granulare. Non esiste un soggetto che sente, ma ci sono tanti

sentire con differenti auto-consapevolezze legate logicamente insieme. Questo legame da l'idea di
2



un unico soggetto, mentre |'unita esiste solo nella fusione, per la quale la trascendenza esprime
una realta completamente differente a quella immanente da noi sia pure illusoriamente percepita.
Questa rappresentazione di come sia I'Esistente € molto stimolante, perché concilia I'essere e
I'apparente divenire, I'immanenza e la trascendenza. Pu0 in parte essere condivisa da un
materialista e da un idealista, purché entrambi non rimangano fermi e rigidi nelle loro idee, ma
mostrino duttilita e capacita di comprensione nell'andare oltre i ristretti limiti delle loro teorie.

Kempis: “Ora, anche secondo questo modo di concepire il soggetto, esiste un rapporto, una
correlazione fra il soggetto e I'oggetto, mondo delle immagini o della percezione. Qual é il mondo
della percezione? E il mondo fisico, il mondo delle sensazioni, il mondo del pensiero. Allora,
accostiamo fra sé l'oggetto, mondo delle immagini, ed il soggetto, concepiti secondo la realta
«essere»; ad ogni realta - che noi chiamiamo «situazione» del mondo della percezione -
corrisponde una auto-consapevolezza che noi chiamiamo in senso generico, «sentire», ben
sapendo che, per la verita, con «sentire» noi intendiamo qualcosa di diverso. Ad ogni «situazione»
corrisponde un «sentire» ben preciso. Ora, siccome secondo il concetto «realta-essere» il mondo
delle immagini, della percezione, delle situazioni, come chiamare lo volete, non diviene, non si
trasforma, cio che fa apparire in continuo mutare, divenire questo mondo, é il «sentire
individuale». Il legame che unisce gli uni agli altri i diversi «sentire» e che crea l'illusione di un
«sentire» unico che si modifica, e quindi crea l'illusione del tempo, é il motore del mondo statico
della percezione. Ultimamente vi abbiamo invitati a considerare la realta da questo punto di vista,
che poi é il punto di vista dal quale si perviene a capire la struttura della molteplicita. 1| mondo
della percezione, che é il parossismo della molteplicita, é la proiezione del mondo del «sentire
individuale».”

Il nuovo punto di vista dal quale i Maestri c'invitano a vedere la Realta, permette di conciliare la
molteplicita con I'essere ed il divenire e consiste nel pensare ad una successione di sentire che
danno corpo ai singoli fotogrammi fisici, astrali e mentali. Questi sentire sono legati fra loro da un
legame logico, in virtu del quale, la staticita dei fotogrammi stessi, appare quale rappresentazione
dinamica di una storia. E come per la pellicola di un film, che di per sé & statica, ma se messa in
una macchina di proiezione attiva la figurazione in divenire di avvenimenti la cui natura e quella di
essere immobili, ma che ad uno spettatore appaiono scorrere secondo un tempo percepito come
reale.

Kempis: “Domanda: le situazioni del mondo della percezione sono diverse perché diversi sono i
«sentire» ad esse legati, oppure i «sentire» sono diversi perché diverse sono le situazioni poste a
substrati di quei «sentire»? Ripeto la domanda in termini differenti: come potrebbe essere diverso
un «sentire relativo» dall'altro, se non fossero diverse le situazioni che quei «sentire» limitano e
rendono relativi? Ma se le situazioni sono la proiezione del mondo del «sentire», come potrebbero
essere diverse le situazioni, se gia non fossero diversi i «sentire»? Ma allora, sono i «sentire» che

sono diversi perché diverse sono le situazioni, o viceversa? Forse, per capire il mondo della
3



percezione, delle immagini, € necessario affermare ch'esso & molteplice e vario perché vari e
molteplici sono i «sentire»; mentre per capire il mondo del «sentire individuale» e necessario
affermare il contrario. Ma qual é la Verita? Risponderemo esplicitamente a questa domanda a suo
tempo.”

Il problema e simile a quello: "Se € nato prima l'uovo o la gallina?". Sono le situazioni, quali esse
sono, che fanno il sentire o viceversa? La risposta pud essere diversa a seconda che si abbia una
visione idealista o materialista della realta. Per il materialista il mondo e la materia, che lo
sostiene, forma la coscienza, mentre per l'idealista € la coscienza che da anima alla materia,
forgiandola secondo i suoi archetipi, in essa innati. Possiamo dire che la visione dei Maestri del
Cerchio & sostanzialmente idealista, ma il loro idealismo non ¢ platonico, ovvero astratto, perché
la coscienza, secondo Loro, plasma la materia, ma & proprio attraverso la materia che essa superai
suoi limiti, arrivando ad essere sempre pil onnicomprensiva e capace di esprimere i suoi archetipi
non soltanto nella trascendenza, ma anche nell'immanenza stessa.

kkk

Kempis: “Intanto immaginiamo due pianeti posti nello spazio siderale vuoto, che non contenga
nessun altro corpo, assolutamente nient'altro. Gli abitanti dei due pineti scoprono che la distanza
che separa i due corpi celesti diminuisce gradualmente. Ora, secondo la realta che viene vissuta nel
mondo della percezione, questo fatto puo essere dovuto al moto di un pianeta incontro all'altro,
oppure di entrambi i pianeti in avvicinamento. Ma in una realta quale quella che abbiamo
ipotizzato, gli abitanti dei due pianeti, non trovando nessun punto a cui fare riferimento, non
saprebbero mai quale sarebbe la verita. Cioé non saprebbero mai se i due pianeti si muovono
entrambi I'uno incontro all'altro, oppure se se ne muova uno solo, e quale. Ma quest'ultima ipotesi
e configurabile? Intendo dire che se vi fosse un punto a cui fare riferimento, un osservatore
esterno, un terzo corpo celeste, chiaramente sarebbe configurabile l'ipotesi che un solo pianeta si
muovesse incontra all'altro in stasi; ma non essendovi niente a cui riferirsi, l'unica realta - badate
bene, non dico «accertabile», dico «possibile»- & che i due pianeti si muovono incontro, punto e
basta. Infatti sarebbe inconcepibile, in una realta duale quale quella che abbiamo ipotizzata, il
moto di un solo pianeta incontro all'altro in stasi; in stasi rispetto a che cosa, se nient'altro esiste?”

*kk

Fondamentale per parlare di moto, & definire un sistema di riferimento, senza il quale non
possiamo parlare di moto. La rivoluzione di Einstein e stata quella, non tanto nel capire che
necessita un riferimento di spazio per parlare di moto, quanto che questo non puo essere preso
come assoluto. Da cio deriva il concetto della relativita del moto. Analogo ragionamento puo
essere fatto per il tempo. Cosi si vede come la scienza abbia aperto la strada ad una
completamente nuova concezione dell'esistenza, nella quale il soggetto diviene unica metrica di se
stesso. L'insegnamento dei Maestri del Cerchio & sulla stessa linea, per quello che riguarda la
dimensione del relativo e quindi dell'immanenza, mentre con la trascendenza della molteplicita
nell'unita, il relativo scompare e soltanto I'Assoluto ha esistenza. Tutto cio ci riguarda soltanto
indirettamente, perché esce dalla nostra prospettiva, che per sua stessa natura e limitata.
4



% %k %k

Kempis: “Dobbiamo tenere presente che lo spazio concepito da Euclide non esiste. L'unico spazio
che puo esistere é strettamente connesso ai corpi. Le belle speculazioni accademiche che servirono
per capire le leggi sul moto, postulavano l'esistenza di uno spazio quale Euclide I'aveva concepito;
ma l'esperienza ha dimostrato ['esistenza di uno spazio diverso, in cui tuttavia rimangono
compatibili - perché rimangono vere per approssimazione - le leggi sul moto prima concepite.
Ebbene, secondo queste leggi, é possibile stabilire la traiettoria di un corpo che si muove nello
spazio, teorico o reale, che é sempre perd uno spazio concepito da chi vive una certa realta
temporale, cioé una realta molteplice. Ma in una realta in cui esistesse un solo corpo e nient'altro
in assoluto, quel corpo non sarebbe mai in movimento: quel corpo sarebbe, e nulla piu. Allora,
tornando al nostro quesito sulla realta duale, ho visto che taluno di voi era tentato di rispondere
che forse Dio avrebbe conosciuto la Verita, ed io vi rispondo che Dio non e un punto di
osservazione, perché se Lo fosse sarebbe relativo. Se Dio sa tutto e perché Dio é Tutto, ma la realta
duale Dio la conosce quale é: duale e nient'altro; non quale terzo elemento introdotto in quella
realta, che fra l'altro la snaturerebbe facendola diventare triplice.”

Non facile & capire il concetto di Dio, quale formulato dai Maestri. Siamo abituati a pensare Dio
sopra di noi. Dominus di tutto cio che e, Entita che tutto sa, conosce, vuole e pud. Ma questa non
e l'immagine, che i Maestri Ne danno. Per Loro Dio e il Tutto, nella dimensione della dualita noi
siamo Lui, e Lui € noi. Egli e, sia l'essere piu sublime sia quello piu disgustoso. Diviene
assolutamente impensabile ed inconcepibile nella Sua trascendenza, ma rimane identificato con
noi nella Sua immanenza. L'ordine che regna intorno a noi € la prova della sua esistenza, anche se
a volte il limite della nostra coscienza c'impedisce di coglierne I' estensione coerente e rigorosa.
C'e sempre una ragione alla sofferenza, anche quando questa appare assurda ed immotivata.

Kempis: “Una realta puo essere vissuta, sentita, sperimentata solo o essendo tutta quella realta o
essendone uno degli elementi parte costituenti. In quest'ultima ipotesi, pero, si ha una cognizione
relativa e incompleta di quella realta. Ma dal di fuori, in senso assoluto, nessuna realta e
sperimentabile. Perfino nel mondo della percezione, dove la realta sembra essere esterna, é
sempre interna alla dimensione del soggetto, altrimenti non sarebbe dal soggetto sperimentabile.
Le situazioni del mondo della percezione sono «sentite» dai «sentire» relativi, con tutte le
limitazioni che attribuiscono la natura relativa a quel «sentire»; percio sarebbe assurdo credere che
I’Assoluto, come tale, sentisse quelle situazioni; le sente in quanto sente e contiene e vive tutto
quanto esiste. Ricorderete che sottolineammo una affermazione della scienza umana circa il
colore; affermazione che dice: il colore, la sensazione-colore quale I'uomo la conosce, in natura non
esiste, essendo creazione del cervello di alcuni esseri viventi, fra i quali I'uvomo; il quale cervello
trasforma la luce di una certa lunghezza d'onda compresa in una ben determinata gamma, nella
sensazione-colore; ma il colore, quale I'uomo lo conosce, in natura non esiste. Eppure Dio conosce
la sensazione umana «colore», ma la conosce non perché ha un cervello, bensi perché Dio e il
Tutto.”



% %k %k

| sentire relativi sono una parte dei sensori di Dio. La Sua creazione avviene anche attraverso di
loro. Questo e il miracolo della vita, dobbiamo renderci conto che in ogni istante, esprimiamo
I'essenza creativa di Dio. Ed il tutto avviene nella dimensione dell'Eterno presente, ovvero e gia li
immobile nella staticita dell'Essere. |l mistero di tutto questo risiede nell'apparenza per noi del
divenire. La grande maestria delle Entita del Cerchio Firenze consiste nel condurre coloro, che a
Loro si volgono con apertura di mente, nel poter, non soltanto accettare, ma anche intuire questa
rappresentazione dell'Esistente tanto diversa dall'umana esperienza. Da cid ne discende
I'allargamento della coscienza, verso un sempre maggiore superamento delle sue limitazioni.

% %k %

Kempis: “Se le situazioni del mondo della percezione sono la proiezione del «sentire individuale»,
esse non esistono al di la di quel «sentire», e Dio le conosce e le sente perché Dio sente, conosce e
contiene tutti i «sentire» relativi. Ecco perché tutto cio che esiste, come minimo, deve essere legato
al mondo delle sensazioni, in altre parole, deve vivere una qualche forma di vita; perché la vita -
come minimo- é sempre sensazione. Ed ecco perché la morte, in assoluto, non esiste, non puo
esistere. Se Dio conosce la realta cosmica, la conosce non perché dall'esterno ne prende
cognizione, ma perché e la coscienza cosmica, che riassume in sé tutta la realta cosmica.
Dall'esterno - ammesso che possa esistere qualcosa di esterno a Dio - non vedrebbe un bel nulla,
pur essendo Dio. Se un disincarnato vede una situazione del mondo fisico, & perché e incluso nei
fotogrammi di quella situazione; non la vede dall'esterno. Questo, fra I'altro, ci fa capire perché
non vi sia comunicazione fra i Cosmi. Vi sarebbe, se gli esseri dell'uno fossero inclusi nelle situazioni
dell'altro, ma in questo caso si tratterebbe di una sola realta, di un solo Cosmo, e non di Cosmi
separati. Vi prego notare quante cose abbiamo dovuto dire, ed attendere che voi le aveste
assimilate, prima di affrontare un po' piti comprensibilmente un argomento enunciato ben oltre
venticinque anni fa. Se questo possa essere opera di un subcosciente o di uno psichismo in
disgregazione, a voi rispondere.”

*kk

L'insegnamento dei Maestri del Cerchio si & svolto nell'arco di ben trentasette anni, trattando
concetti molto profondi, ma esposti in modo sempre piu adeguato alle possibilita di comprensione
degli ascoltatori. Se qualcuno cercasse la prova del valore e della forza spirituale dell'Entita dalla
guale discendono queste comunicazioni, pud a mio parere trovarla proprio in questa modalita, di
esposizione, che puo essere fatta in tale guisa, soltanto da chi abbia molto chiara la visione della
Realta, si renda conto delle possibilita di comprensione degli ascoltatori ed infine riesca, con
estrema pazienza ed immenso amore, ad adattare, passo dopo passo, la difficolta delle
argomentazioni all' ampiezza del sentire di coscienza degli uditori.



