
1 
 

Rapporti fra mondi della percezione e del sentire. Disposizione del 

sentire 

Brano tratto dal libro PER UN MONDO MIGLIORE,1 pp. 189-197 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Kempis: “Comprendo che, questa sera, per molti di voi sarò noioso, ma confido che egualmente, 

tutti, cercherete di seguirmi con attenzione. È un obbligo quello che io ho, di concludere un 

argomento che abbiamo focalizzato in questo ciclo di riunioni. È un po' riassumere quello che 

abbiamo detto a proposito di questo argomento, della natura del «sentire individuale», e quindi di 

puntualizzare certi aspetti in modo da consentirvi di proseguire nella vostra meditazione. Avverto 

che forse questa meditazione, a questo punto, è più adatta se fatta individualmente che 

collettivamente, o per lo meno fatta fra coloro che hanno lo stesso interesse circa l'argomento. 

Comunque vedrete voi quello che sarà il meglio. Dunque, noi con l'esempio dei fotogrammi 

abbiamo illustrato Verità quali il non tempo, il non spazio, la non simultanea percezione di una 

stessa situazione del mondo degli accadimenti da parte di «sentire» di grado diverso, e le varianti. 

Esempio prezioso da questo punto di vista, perché in modo semplice ed efficace ha reso accessibile 

concetti completamente sconosciuti o dei quali, al massimo, si ipotizzava l'esistenza, ma si 

ignorava la dinamica. Tuttavia taluno di voi, da questo esempio, ha erratamente tratta la 

convinzione che il mondo della percezione sia oggettivamente dimensionato, così che sia possibile 

a ciascuno - magari addirittura a proprio piacimento - ritrovarlo, sì, al di là del tempo, ma in una 

condizione quasi oggettiva. E non è bastata la nostra affermazione più volte ripetuta che in realtà 

esiste solo qualcosa di infinito, omogeneo, indifferenziato, eccetera, che percepito con certe 

limitazioni, origina tutte quelle immagini che vi sono note come mondo fisico, mondo astrale, 

mondo mentale. L'effetto secondario che taluno di voi ha tratto dall'esempio dei fotogrammi - per 

qualche verso simile alla tossicità che inevitabilmente hanno tutti i medicamenti - si è mostrato 

ancora più evidente allorché si è trattato di capire altri concetti da noi illustrati successivamente: 

vedi le affermazioni circa la natura del «sentire» individuale; particolarmente l'affermazione che il 

mondo della percezione è la proiezione del «sentire relativo» ha contrastato con l'oggettività che 

taluno di voi attribuiva erratamente a questo mondo, addirittura l'ha distrutta; ma a tal punto che 

adesso talaltro di voi non sa più dove collocare il mondo della percezione, sembrandogli che debba 

esistere solo il «sentire».” 

*** 

Il Maestro Kempis fa un po' il punto della situazione. Sono stati enunciati dai Maestri, servendosi 

dell'esempio dei fotogrammi, una serie di concetti fondamentali che stravolgono l'ordinaria nostra 

visione della realtà. Il nodo principale è che non esiste una realtà oggettiva esterna a noi, tutto 

passa dal nostro sentire di coscienza, ed è in funzione delle sue limitazioni che, secondo l'archetipo 

del modulo cosmico, viene dato corpo a quella che chiamiamo realtà oggettiva del mondo fisico. In 

 
1 PER UN MONDO MIGLIORE: Un insegnamento per l’Umanità di oggi e di domani. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1981. 



2 
 

conclusione, siamo immersi in un grande sogno, non completamente soggettivo, perché 

determinato da archetipi e leggi superiori, ma sempre creato dalla nostra coscienza in ragione 

della sua ampiezza.  

*** 

Kempis: “Certo, se si prende in esame ad esempio il mondo mentale, esiste solo il pensiero; così è 

per il mondo akasico: il sentire solo esiste. Ma se si vuole avere un'idea generale della molteplicità, 

allora esistono moltissime altre categorie, l'una uscente dall'altra. Si tratterà di vedere come esse 

possano coesistere. Indubbiamente, sul piano assoluto, esiste solo Dio. Ma ciò non significa che i 

mondi soggettivi non esistono, altrimenti non sarebbero percepiti.  È un'esistenza che si coglie in 

una condizione parziale, valida e vera solo per chi si trova in quella condizione, ma ciò non significa 

che sia un'esistenza oggettiva. Il mondo della percezione ha tutta la concretezza, tutta la parvenza 

di oggettività che deve avere ciò che esiste per esistere; e al tempo stesso tutta la relatività di ciò 

che è soggettivo. Ora, la parvenza di oggettività, la concretezza, nasce dal fatto che tutti gli 

individui appartenenti ad una stessa specie - per esempio gli uomini - hanno in comune certe 

limitazioni, chiamiamole limitazioni di base, limitazioni fondamentali, le quali possono essere 

analoghe alle limitazioni fondamentali degli individui appartenenti ad altre specie, per esempio gli 

animali. Questo comporta una analogia nella percezione individuale: il «soggettivo universale» di 

Kant, il «comune denominatore» delle percezioni individuali, come noi lo abbiamo chiamato. 

Inoltre ciascun individuo interpreta personalmente le proprie percezioni e questa è la relatività del 

processo della percezione. Ma quale funzione ha il mondo della percezione nei confronti del 

«sentire relativo?».” 

*** 

Ognuno crea un suo mondo che poi percepisce. Dalla percezione, che ne ottiene, il sentire relativo 

ne viene alimentato. I Maestri chiamano questa attività "appalesamento". Il motivo 

dell'incarnazione sta proprio nel poter svolgere tale funzione, essa avviene assai spesso 

inconsapevolmente, ma il senso profondo di tutto questo insegnamento, a mio parere, consiste 

proprio nel trasformare l'inconsapevolezza, dovuta ad una coscienza ancora limitata, in una 

consapevolezza sempre più completa ed esatta. Si deve però tenere presente che la 

consapevolezza è una capacità della mente e, che per divenire coscienza acquisita, occorre un 

tempo a volte piuttosto lungo di macerazione. Tutto questo è in estrema sintesi l'essenza del 

messaggio di Claudio. 

*** 

Kempis: “Dicemmo che il «sentire relativo» è il prodotto della virtuale limitazione del «sentire 

assoluto». Allorché il sentire relativo si manifesta, non può che esprimersi con le medesime 

limitazioni che ne determinano la natura relativa. Ora, se il sentire relativo si manifesta, cioè 

sembra collocarsi in una successione temporale apparentemente oggettiva, ciò significa che esso 

sentire esiste nel non tempo. Ma se il sentire relativo esiste nel non tempo- cioè al di là 

dell’apparente affermarsi e quindi trascorrere- non può che esistere con le medesime limitazioni 

che gli conferiscono una natura relativa, sicché sentire relativo e limitazioni sono una sola cosa, 

essendo queste ultime parte integrante del sentire relativo. E se il mondo della percezione è la 



3 
 

proiezioni dei sentire relativi, ciò significa che il mondo della percezione nasce, anche, dalla 

proiezione delle limitazioni che rendono relativo il sentire. Sicché quelle limitazioni, non meno del 

sentire, sono all'origine, costituiscono il mondo della percezione, mondo che si può considerare «in 

potenza» allorché il sentire non è manifestato ed in «atto» quando il sentire si manifesta. Avverto 

subito che questa distinzione «potenza» ed «atto» ha solo lo scopo di rendere a voi più accettabile, 

di rendere in sé più plausibile il fatto che il mondo del sentire ed il mondo della percezione sono 

sempre uniti. Ripeto: il mondo della percezione prende tempo, dimensione e significato allorché i 

sentire a cui è legato si manifestano; cioè assume una oggettività nei confronti dei sentire ai quali è 

legato o di cui è proiezione, quando quei sentire si manifestano; ma mondo della percezione, 

limitazioni e sentire sono inscindibili.” 

*** 

L'oggettività del mondo nel quale siamo immersi è soltanto apparente, prende forma soltanto 

quando il sentire relativo si manifesta ed è assolutamente dipendente dalle limitazioni del sentire 

stesso, al punto che si deve dire che la realtà che ci avvolge e percepiamo si identifica 

completamente con il nostro grado d'evoluzione. Da lì viene che ognuno ha un suo mondo. Hanno 

in parte ragione quelle filosofie che considerano la realtà un sogno. Ma questo sogno non è 

completamente soggettivo, perché è determinato dagli archetipi della coscienza cosmica che, a 

loro volta, condizionano e danno forma alle limitazioni che configurano i vari gradi di coscienza. 

Per questo possiamo dire che esiste per i diversi sentire un comun denominatore il quale dà 

l'impressione di oggettività alla nostra percezione.  

*** 

Kempis: “Se poi si pensa alla condizione di Eterno Presente del Tutto, questa inscindibilità appare 

più evidente. Allora, ciascuna individualità, considerata nella sua completezza, con i sentire relativi 

di cui è costituita, contiene tutto il mondo della percezione che quei sentire manifestano o 

riassumono. Tornando al nostro esempio dei fotogrammi, errato sarebbe cercare dalla parte dello 

schermo la spiegazione delle immagini che si muovono; la spiegazione è esattamente dalla parte 

opposta, cioè dalla parte del sentire; anche se essa non è la realtà, poiché non è l'ultima Realtà. Ed 

errato sarebbe non solo considerare il mondo della percezione oggettivamente esistente, ma anche 

considerarlo scisso, diviso dal mondo del sentire. Come il sentire relativo è il prodotto della virtuale 

limitazione del sentire assoluto, e senza di essa non esisterebbe, così il mondo della percezione è la 

proiezione dei sentire relativi e senza di essi non esisterebbe.” 

*** 

Dal virtuale frazionamento del sentire assoluto discendono i sentire relativi e con essi il mondo 

della percezione. Per provare a capire come avvenga questo frazionamento, che bisogna non 

dimenticare non essere reale, perché se tale lo fosse, l'Assoluto non potrebbe essere più assoluto, 

dobbiamo immergerci nel significato e nella percezione di cosa s'intende per sentire. Noi possiamo 

avere un barlume di consapevolezza di sentire, se si pensa che ” sentire come minimo è sentire 

d'esistere.” Tale sensazione può essere compresa con una semplice introspezione che permetta. di 

renderci conto del limite del sentire stesso. Abbiamo allora la sensazione di cosa s'intenda per 



4 
 

limitazione del sentire e contemporaneamente avere l’intuizione di come la vera realtà del sentire 

si estenda verso l’infinito.  

*** 

Kempis: “A questo punto, ricordo il quesito che ci siamo posti, e cioè: i sentire relativi sono diversi 

perché diverse sono le limitazioni, diverse sono le situazioni del mondo della percezione, o 

viceversa? Ancora una volta dobbiamo servirci di un esempio, con l'avvertenza che esso vale solo 

per la parte del concetto che vuole illustrare. Il nastro che contiene la registrazione magnetica di un 

discorso non è il discorso; perché lo diventi è necessario non solo un apparecchio che trasformi i 

segnali registrati magneticamente sul nastro in suoni, ma anche un ascoltatore che dia, 

limitatamente a se stesso, un senso a quei suoni e li trasformi in discorso. Il nastro sta per la 

virtuale limitazione del sentire limitato; l’apparecchio che trasforma i segnali registrati 

magneticamente in suoni è il sentire; i suoni sono il mondo della percezione; e l’ascoltatore che 

interpreta quei suoni e li trasforma in discorso è ancora il sentire. Dunque, nella manifestazione dei 

sentire relativi, v'è una duplice fase che comprende un momento attivo: l'apparecchio, ed un 

momento passivo: l'ascoltatore. A livello del mondo della percezione è come se il sentire relativo, 

manifestatosi, proiettasse le proprie limitazioni, le rendesse a se stesso oggettive, e, in virtù di 

questa oggettivazione, le facesse in parte cadere, dando così origine alla manifestazione del sentire 

analogo meno limitato, e così via. Il processo, per qualche verso, è simile a chi mira riflessa in uno 

specchio la propria immagine, ne prende cognizione. Ciò corrisponde ad un ampliamento della 

propria consapevolezza, del proprio sentire, della propria coscienza.” 

*** 

In queste brevi parole del Maestro Kempis, si trova il vero significato della vita. La manifestazione 

che ci circonda, è in essenza l'espressione della nostra coscienza, che essendo limitata, esprime le 

sue limitazioni nel modo, che in ogni momento vediamo. Quindi ciò che di bello o di brutto ci 

capita è esclusivo frutto della nostra realtà. Diviene perciò determinante l'attenzione, che 

poniamo alla motivazione delle nostre azioni, perché in quest’ultima si trova l’esplicitazione della 

limitazione coscienziale. La consapevolezza, ancora funzione della mente, è perciò lo strumento 

basilare dell'esistenza, ed è a questa che è volta la sostanza dell'insegnamento dei Maestri del 

Cerchio, sia quando invitano con il Maestro Claudio ad una continua introspezione sia quando 

spiegano, principalmente tramite il Maestro Kempis, la reale costruzione della Realtà.  

*** 

Kempis: “Dunque, è vero che, a livello del mondo della percezione, le situazioni del mondo 

percettivo sono diverse perché diversi sono i sentire di cui esse sono proiezioni, ma è altresì vero 

che, proprio attraverso la sperimentazione di quelle diverse situazioni, cadono alcune limitazioni 

del sentire ed ha luogo la manifestazione del sentire analogo meno limitato. Ossia è altresì vero 

che la manifestazione dei sentire relativi ha proprio nelle situazioni del mondo della percezione una 

componente insostituibile. Ecco perché è vero che l'uomo modifica l'ambiente, ma è altresì vero il 

contrario. Ricordo che per ognuno il mondo della percezione nasce dal rapporto fra sentire 

analoghi di grado diverso. La caduta delle limitazioni ha luogo, inizialmente, alle soglie del mondo 

umano. Le forme di vita appartenenti ai regni minerale, vegetale e animale, hanno lo scopo di 



5 
 

costituire progressivamente gli strumenti della percezione, in modo da consentire la 

manifestazione del sentire più semplice, dell'atomo del sentire, che inevitabilmente trae seco la 

manifestazione del sentire più complesso, più ampio. I nuclei di queste forme di vita sono le 

«monadi», o atomi di sentire. Ciascuna monade rappresenta la base comune e quindi la continuità, 

la sopravvivenza - in senso metafisico - di moltissime forme di vita appartenenti ai regni naturali; 

più forme di vita non solo in seno ad una stessa specie, ma in seno a moltissime specie che hanno 

lo scopo - come ho detto - di costruire gli strumenti della percezione, fino alla completezza 

necessaria per la manifestazione della monade a cui esse sono legate.” 

*** 

In queste brevi argomentazioni si sintetizza l'essenza del significato della vita quale a noi ci appare. 

Ogni sentire di coscienza, dall'atomo di sentire fino al sentire relativo, crea i mondi della 

percezione. Le situazioni del mondo percepito, sono create dai singoli sentire di coscienza in 

ragione delle loro limitazioni e secondo la logica del modulo fondamentale della coscienza 

cosmica. Attraverso l'appalesamento di queste situazioni, i sentire pervengono ad una sempre 

maggiore consapevolezza fino ad arrivare al superamento della visione duale della realtà. In quello 

stato, i sentire mantengono ancora il senso della individualità, che corrisponde allo spazio del 

mondo della percezione, inoltre hanno sempre la sensazione di provenire da sentire più limitati e 

di andare verso sentire di maggiore ampiezza, tutto questo rappresenta l'equivalente del tempo 

nei piani della dualità. 

*** 

Kempis: “Tutto questo è detto, naturalmente, seguendo la successione della manifestazione dei 

sentire relativi, nella quale successione sembra non esista ancora ciò che sarà e non esista più ciò 

che è stato. Mentre, se si vuole avere un'idea più aderente al mondo del sentire, occorre porsi al di 

fuori di ogni successione, e immaginare questo mondo come un immenso organismo, costituito da 

numerosissimi e diversissimi atomi di sentire, i quali conferiscono, di volta in volta, all'aggregato 

costituito, un carattere estremamente unitario. Siccome ciascun aggregato costituito ha una 

natura estremamente unitaria - come ho detto - ciascuno di essi può essere considerato un sentire 

unico, di qualità diversa da quelli che lo costituiscono: un sentire più ampio. Questo immenso 

organismo del sentire cosmico ha un numero altissimo di atomi di sentire, ed un numero sempre 

minore di sentire compositi a mano a mano che il sentire è sempre più composto - cioè è sempre 

più ampio - fino ad essere un solo, unico sentire quando è «coscienza cosmica».” 

*** 

Il Cosmo, nel quale siamo immersi, è come un immenso organismo strutturato in maniera 

gerarchica. Dall'atomo di sentire si va, di fusione in fusione, verso sentire sempre più ampi, fino ad 

arrivare al Sentire Cosmico, che tutto contiene, ma anche trascende. L'esempio del corpo umano 

con le sue cellule ed i suoi organi è molto efficace. L'anima poi esprime la trascendenza di tutto 

questo. "Come in Terra cosi in Cielo" Il Macro contiene il micro e da esso dipende, ma a sua volta 

lo vincola con l'archetipo primario esprimente la prima limitazione cosmica. A loro volta i vari 

cosmi trovano la trascendenza nella loro fusione nella Coscienza Assoluta, ultima meta ed 

espressione dell'Esistenza. 



6 
 

*** 

Kempis: “Per dare una indicazione della disposizione di questi sentire, abbiamo detto che se la 

limitazione fosse esprimibile in numeri, la quantità dei sentire relativi originati da ciascuna 

limitazione, sarebbe pari al numero delle possibili disposizioni che si possono dare alle cifre dall'1 al 

numero che esprime la limitazione. Così una sola limitazione origina un solo sentire relativo: la 

coscienza cosmica. Due limitazioni originano due sentire relativi, tanti quante sono le possibili 

disposizioni che si possono dare alle cifre dall'1 all' 2: 1-2, 2-1. Tre limitazioni originano sei sentire 

relativi, tanti quante sono le possibili disposizioni che si possono dare alle cifre dall'1 al 3, e così via; 

fino alla limitazione massima che origina un numero altissimo di atomi di sentire, un numero 

tendente all'infinito - ma non infinito - di atomi di sentire. Voi sapete che se n è il numero massimo 

delle limitazioni, il numero degli atomi di sentire è dato dalla formula: nx(n-1)x(n-2)x(n-3)… e così 

via, fino a che l'ultimo moltiplicatore è uguale a n-(n-1) cioè è uguale a 1.” 

*** 

La rappresentazione in chiave matematica della struttura del cosmo è possibile perché, come 

sempre hanno detto i Maestri, la logica è alla base dei legami che ci sono fra i vari sentire relativi 

del cosmo stesso. Identificando ogni limitazione con un numero ed i sentire relativi ad essa 

corrispondente con la disposizione delle cifre del numero stesso, possiamo giungere alla 

conclusione che alla limitazione associabile al numero n corrispondono tanti sentire quante sono 

le disposizioni delle cifre che compongono quel numero, ovvero secondo la matematica della 

probabilità n! (fattoriale) Poiché il numero delle limitazioni non è infinito non sarà infinito il 

numero dei sentire relativi, ma solo tendente all'infinito. 

*** 

Kempis: “Ora, volendo visualizzare più aderentemente possibile il mondo del sentire, occorre anche 

tenere presente che il sentire di limitazione 1, l'unico sentire relativo, «la coscienza cosmica» 

contiene ed abbraccia 2 sentire di limitazione 2, ciascuno dei quali contiene ed abbraccia 3 sentire 

di limitazione 3, ciascuno dei quali 6 contiene ed abbraccia 4 sentire di limitazione 4, ciascuno dei 

quali 24 contiene ed abbraccia 5 sentire di limitazione 5 e così via. In altre parole, la «coscienza 

cosmica» contiene ed abbraccia tutti i sentire del Cosmo.” 

*** 

LIMITAZIONE      1: 

LIMITAZIONE      2: 

1      2 

2      1 

LIMITAZIONE     3: 

3  1 1     3 2 2 

1  3 2     2 3 1 



7 
 

2  2 3     1 1 3 

Questa analogia, presa in prestito dalla matematica, dà un'efficace rappresentazione della 

struttura della Coscienza Cosmica, come organizzata in relazione ai sentire relativi determinati 

dalle limitazioni, a loro volta strutturate secondo sottolimitazioni, la cui disposizione permette la 

differenziazione fra loro di sentire equipollenti. È così possibile avere un' intuizione grafica del 

concetto di fusione insegnato dai Maestri del Cerchio. Per esempio: Qualora venga superata la 

sottolimitazione 3, dai 6 sentire che avevamo per conseguenza della limitazione di grado 3, si 

passa ai due sentire di limitazione 2, i quali contengono ciascuno 3 dei 6 di limitazione 3. Tutto ciò 

rappresenta graficamente la fusione dei sentire equipollenti di grado 3 nei sentire di grado 2. 

*** 

Kempis: “Ora, se osservando che n sentire di limitazione n costituiscono un solo sentire di 

limitazione n-1, qualcuno concludesse che quei sentire si estinguono, finiscono, spariscono, 

cessano, quel qualcuno commetterebbe un grandissimo errore. Il mondo del sentire è ben diverso 

dal mondo della percezione: è per voi inimmaginabile. Per immaginarlo più possibilmente in modo 

aderente, occorre tenere presente che la più alta qualità dei sentire che si manifesta in un numero 

di sentire sempre minore, è proprio dato dalla «comunione» dei sentire più semplici; comunione 

che non è un processo d'acquisizione, punto di convergenza di differenti esperienze di più 

sperimentatori, come è - ad esempio - l'anima gruppo del regno naturale. L'esperienza non è un 

fine, è un mezzo che conduce al riconoscimento di una stessa identità. Ed è proprio in virtù di 

queste comunioni che, dal sentire più semplice al più complesso, la consapevolezza d'essere non 

viene mai meno, ma si manifesta, per tutti indistintamente, come un ampliamento della coscienza 

che comprende realtà sempre più complete. Quindi nessuno finisce, si estingue, muore; al 

contrario: ognuno trova la coscienza del Tutto. A chi chiedesse quante sono le individualità nel 

Cosmo, risponderei che esse sono tante quanti sono gli atomi del sentire, perché ciascuno di essi è 

collegato, si identifica e si riassume nella «coscienza cosmica». La coscienza cosmica contiene 

l'intera realtà cosmica in stato di comunione come nel vostro sentire sono riassunti sentire più 

semplici già manifestati.” 

*** 

La rappresentazione dei sentire relativi di un cosmo, data secondo l'analogia dello schema 

matematico proposto dal Maestro Kempis, rende chiaro all'intuizione la realtà in essere che 

altrimenti la percezione ordinaria della mente non permette di concepire. Soprattutto il concetto 

di fusione è reso chiaro, ché altrimenti potrebbe essere distorto dalla visione della realtà in 

divenire. Non si tratta di una sommatoria d'esperienze, ma la trascendenza di esse in una realtà 

nuova, ovvero un altro sentire di coscienza. Questo concetto è la pietra miliare sulla quale 

costruire l'idea di un Dio Assoluto, che tutto ha in sé, ma che anche è ben altra cosa. Credo sia 

molto utile meditare su questo. 

*** 

Kempis: “Questa è quella continuità, quella sopravvivenza che voi temete possa venir meno, possa 

mancare. Quel divino collegamento, garanzia non solo che l'«essere» non si estingue, ma 



8 
 

soprattutto che le contingenti limitazioni ad una ad una cadono, rivelando l'«essere» in tutto il suo 

inimmaginabile splendore. Perché paventare di perdere ciò che racchiude la vostra consapevolezza 

entro l'angustia di una condizione relativa? Perché temere di perdere la vostra insufficienza? Quale 

fragile velo è in sé l'illusione che vi distingue e divide dalle altre creature di voi stessi complemento!  

Che àncora la vostra consapevolezza a ciò che credete di essere e che fa ritenere le vostre 

limitazioni tanto preziose da temere di perderle! E quanto tenace lo fate diventare con un simile 

attaccamento! Ma chi mai potrà dirvi che questa è la Verità? Eppure, credervi significa por fine ad 

ogni angoscia, ad ogni sofferenza, ad ogni umiliazione, perché è troncare alla radice la ragione di 

ogni dolore. E che cos'è il dolore se non un segnale che non avete compreso, uno stimolo a 

ricercare, un invito a comprendere? E quale mai può essere lo scopo per cui ogni uomo si affanna, 

arrovella, contempla, costruisce, distrugge, se non quello di dargli una coscienza che rifletta la 

realtà del mondo del sentire? Ma chi mai può convincervi, darvi questa certezza? Nel mondo da cui 

vi parlo, nessuno può vedere ciò che non crede, mai la prova viene prima della certezza! La Realtà è 

nell'intimo dell'essere e solo lì può essere scoperta.” 

*** 

La conclusione di questa lezione è che: "Mai la prova viene prima della certezza". Penso che 

questa frase vada capita e meditata. Essa non è un invito ad una fede dogmatica e credulona, ma 

fa riferimento ad uno stato di coscienza interiore che trascenda i piani dei mondi della percezione 

e proietti la consapevolezza sul piano del sentire, dove non esiste più dualità e la conoscenza è 

uno stato d'essere e d'identificazione. L'illusione di ottenere un tale stato ha pervaso in modo 

particolare l'India ed il mondo orientale, ma i Maestri del Cerchio insegnano che: soltanto una 

realtà conseguita permette un tale stato, altrimenti qualsiasi sforzo in tal senso si rivela vano ed a 

volte controproducente. Solo la Vita dà un reale conseguimento e, se vissuta con consapevolezza, 

viene attenuato il dolore che l'insegnamento del karma molto spesso induce.  

*** 

 


