Eternita della coscienza d'esistere

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA, pp. 225-232

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Ogni uomo nel corso della vita, si chiede anche reiteratamente se la morte del suo corpo trarra
seco quell'io sono che e dimostrazione della sua esistenza. La paura della propria morte e un coacervo di
timori, apprensione per l'ignoto, orrore che la morte in sé rappresenta, panico al pensiero che sia dolorosa,
peritanza arrecata dall'istinto di conservazione, sgomento per dovere lasciare il proprio mondo, ma
soprattutto terrore del nulla, cioé che cessi quell'io sono, quel sentirsi d'esistere che proviamo vivendo e che

crediamo sia attributo proprio e particolare della vita del corpo. Se si riuscisse a trovare la certezza che l'io
sono, che si crede faccia esistere, non cessera, forse una buona dose dello spavento che la morte infonde
verrebbe meno. Chi vuol vederci chiaro, intanto, deve tenere presente che la coscienza di esistere, il sentirsi
d'essere, non é legato all'io, essendo il senso dell'io il prodotto delle limitazioni e di un conseguente errato
modo di concepire la Realta.”

Il Maestro Kempis affronta, quale tema di questo incontro, uno dei problemi fondamentali che assillano la
vita di ogni essere umano, cioe quello della morte. Le religioni hanno cercato in vario modo di rispondere
ad esso, purtroppo pero spesso servendosene quale mezzo per coartare il comportamento dei loro seguaci
al fine di renderlo allineato alla dottrina da esse predicata. Il punto fondamentale che riguarda la morte ¢,
come dice Kempis, il cessare dell'io-sono, ovvero l'esaurirsi del sentire d'esistere, ma per i Maestri del
Cerchio la coscienza d'esistere non e legata all'io. Infatti I'io & frutto e strumento della mente e come tale
destinato a morire. Poiché, sul piano fisico, la consapevolezza dell'uomo e data dalla mente, la cui attivita
viene estrinsecata dal cervello fisico, alla morte di questo, appare, come conseguenza naturale, la
convinzione che abbia termine anche il sentirsi d'esistere. La questione ¢ il rendersi consapevoli che non
siamo soltanto corpo fisico, ma che la nostra piu vera essenza € l'anima o meglio ancora il sentire di
coscienza, dal quale essa trae origine.

*kk

Kempis: “/l sentirsi di esistere non viene mai meno. Chi, con un rapido esame, si volge indietro a cercare nel

suo passato una conferma a questa affermazione, puo restare perplesso. Nel sonno, la coscienza di esistere
viene meno? Certamente no; questo lo affermano anche gli studiosi della materia. Il fatto che certi sogni si
dimentichino subito, al rientro nello stato di veglia, e che quindi nel ricordo vi sia una lacuna che puo dare
l'idea di una vacanza del senso di esistere, non significa che un vuoto vi sia stato effettivamente. Sapreste
ricordare nei particolari che cosa avete fatto tre anni fa? Probabilmente non lo ricordate, eppure lo avete
vissuto, eppure il vostro sentirvi di esistere, era presente anche allora, in quella porzione della vostra

esistenza che, ora, costituisce un vuoto nel ricordo. Nel coma, invece, come nella anestesia totale, come nel
cosiddetto riposo dell'eqgo, sembrerebbe che effettivamente la coscienza d'esistere venisse meno per un
certo tempo. Tuttavia la spiegazione é facile: il tempo oggettivo non esiste; quella che sembra una soluzione
di continuita nel sentirsi di esistere dell'addormentato, per lui non lo é affatto; lui sente di esistere senza

L |E GRANDI VERITA RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



interruzione quello che per gli altri & un tempo lunghissimo; per lui & come andare a capo nella lettura, come
voltare una pagina. Sono gli altri che vivono situazioni, fotogrammi, episodi che lui non vive. Il suo sentirsi di
essere non si arresta in attesa che gli altri vivano cido che debbono vivere, ma scorre nelle successive
situazioni che deve sperimentare senza arresti, senza soluzione di continuita, sia che gli altri contino un'ora
o un giorno o un anno.”

kkk

Che il sentirsi d'esistere non venga meno durante la fase di veglia e facile da comprendere, anche per il
sonno abbastanza facilmente si pud accettare, perché sono situazioni dell'esperienza ordinaria o ad essa
vicine mentre, riguardo al coma, la questione & piu complessa perché chi va in coma, non soltanto non
ricorda piU niente, ma ha la sensazione di passare senza interruzione di continuita da una situazione ad
un'altra, e poiché gli viene detto da altri che & trascorso un certo tempo si convince che per quell'intervallo
di tempo il suo sentirsi d'esistere sia venuto meno. La spiegazione del fenomeno che da il Maestro e
questa: riguardo ai fotogrammi del piano fisico, non c'é nessuna interruzione per colui che si trova in quella
condizione, la sua consapevolezza passa immediatamente da quelli precedenti I'entrata in coma a quelli
relativi all'uscita dal coma. Il tempo oggettivo non esiste, quindi, le persone vicine con i loro fotogrammi,
vivranno un tempo diverso da chi & in coma, il quale lo vivra invece come un istante. Kempis ha
ulteriormente precisato, in altre comunicazioni, cosa avviene nella fase del coma: la consapevolezza di chi &
in coma si sposta di piano, passa cioe a quella astrale, dove vivra fotogrammi astrali ed il loro relativo
tempo, il suo sentirsi d'esistere sara relativo a quel piano. Questa esperienza, in virtu della legge dell'oblio,
non potra essere ricordata al suo risveglio dal coma. Conclusione di cio & che il sentirsi d'esistere non viene
mai meno.

k% k

Kempis: “Questa esperienza, in qualche modo, la si puo costatare anche col sonno naturale del corpo fisico.
Talvolta vi sembra di aver dormito un attimo e invece sono passate ore. Tal altra sembra di aver dormito
lungamente ed invece si e trattato di un breve tempo. La differente valutazione é dovuta al fatto che nel
primo caso si e dormito profondamente, cioé senza ricordare i sogni fatti; nel secondo, invece, il ricordo del
sogno é piu netto del consueto. Tutto cio ci conferma che il tempo, oltre ad essere un fattore relativo sul
piano della fisicita, € anche estremamente soggettivo sul piano individuale, cioé ognuno ha la cognizione del
trascorrere del tempo solo in funzione della successione degli avvenimenti che percepisce, veri o sognati che
siano. Allorché cessa la percezione — comprendo in questo termine anche la recezione o il ricordo dei
pensieri -, cessa l'idea del trascorrere del tempo ed il sentirsi d'esistere scorre senza soluzione di continuita,

saltando a pié pari la durata degli avvenimenti di cui non si é avuta percezione proprio perché non c'é
durata se non c'é avvenimento. In realta non esiste una storia che con un tempo oggettivo scorra,

distribuendo con la cadenza temporale a ciascuno le proprie esperienze: ma la storia assume l'aspetto di
evento oggettivo proprio per la parte in comune di tutte le storie individuali che essa rappresenta. E se, nella
serie degli eventi di una situazione cosmica che vede unite dieci persone, la decima non deve percepire
quello che é in comune alle altre nove (per esempio il paziente di un'operazione chirurgica con totale
anestesia), allora tale decima persona non deve attendere che il tempo sia passato per continuare a sentirsi
d'essere e percio a esistere, ma passa subito alla sua prossima situazione da percepire, quella in cui gli altri
la vedono destarsi. E non potrebbe essere diversamente da cosi: infatti il non sentirsi d'essere equivale a non

esistere; perché la vita e coscienza; 'esistere & coscienza d'essere. Se mancasse la coscienza d'essere, che

nella sua forma pit elementare é solo sensazione, mancherebbe I'esistenza. D'altra parte, anche
logicamente, si comprende che non sentirsi di esistere equivale al sentirsi di non esistere; e com'é possibile

che si senta di non esistere? Se non si esiste, non si puo sentire, e se si sente vuol dire che si esiste.”
2




% %k %k

Qui viene affermata con chiarezza la non oggettivita del tempo, fatto che sul piano fisico € dimostrato
indiscutibilmente anche dalla teoria della relativita, ma se si guarda la cosa dal punto di vista psicologico,
appare ancora evidente quanto il tempo appartenga alla dimensione della soggettivita. Tutto cio € ben
spiegato da Kempis che pero collega questo concetto anche al problema del sentirsi d'esistere o coscienza
d'essere perché questa & immediata conseguenza della creazione-percezione da parte del sentire
individuale dei fotogrammi nei piani della dualita, attraverso i quali si esprime e si manifesta la coscienza
cosmica nei suoi successivi virtuali frazionamenti. Dal punto di vista logico € evidente che non sentirsi
d'esistere equivale a non esistere perché se non si esiste non si puo sentire di non esistere. Quindi, il punto
essenziale di questa comunicazione € che non ¢ possibile per noi non esistere dal momento che non
possiamo separaci dall'essenza del nostro essere che ha in sé il sentirsi d'esistere.

Kempis: “Il sentirsi d'esistere va oltre i cambiamenti di umore, oltre i desideri, oltre i pensieri, pur essendo

vero che nella condizione di esistenza umana é proprio l'attivita quale azione, quale emozione che lo
incentiva. Il sentirsi d'esistere va oltre anche i cambiamenti di personalita. Il fanciullo che cresce e diventa

uomo muta sensibilmente il suo modo di concepire il mondo, i suoi gusti, i suoi interessi, tanto che se non vi
fosse il sentirsi d'esistere che, ininterrotto, lega il fanciullo all'uomo che é divenuto, si potrebbe benissimo

dire che si tratta di esseri distinti. Il sentirsi d'esistere, unendo due stati d'essere diversi, da la garanzia che si

tratta di un solo essere. Ma questa garanzia ha valore assoluto? Non potrebbe trattarsi del sentirsi
d'esistere che scivola su tanti stati d'essere diversi secondo una qualche successione logica? e quindi dare
l'idea di un solo essere che muta il suo sentire?; o, piti ancora, trattarsi di tanti sentirsi d'esistere che si

rivelano, affermando la loro esistenza nell' Eternita secondo una successione determinata dall'ampiezza
della realta da ciascuno contenuta, come una catena ininterrotta che conduca all'affermazione del pit
grande sentirsi d'essere, quello "assoluto”, termine d'ogni separazione e percio d'ogni successione: sentire di
Eterno Presente e di Infinita Presenza?”

*kk

Per capire cio che il Maestro vuole dire bisogna ricordare il concetto del virtuale frazionamento della
Coscienza Assoluta ovvero la molteplicita nell'Unita. Tutto &€ Uno nella sua essenza, dicono i Maestri, ma
guesto uno non & un monolite, per esprimersi, sia pure come apparenza ed illusione, deve manifestare
pluralita. Cosi nasce I'epopea dei sentire relativi, conseguenza delle limitazioni virtuali, perché generate dai
sentire stessi, che cosi sono in quanto tali si sentono. "Come in cielo cosi in terra" dice il Padre Nostro.
Accade proprio cosi: il sentirsi d'esistere che & dentro di noi scivola su tanti stati d'essere, ma anch'esso lo si
puo pensare virtualmente frazionato, in modo tale che la sua ampiezza aumenti sempre di piu e lui stesso
finisca per fondere in sé i sentire precedenti, non semplicemente sommandoli, ma trascendendoli. Proprio
come accade nella sua dimensione macro per la Coscienza Assoluta.

kkk

Kempis: “Senza arrivare a cotanta vastita, a un simile vertice, che & anche base di tutto, appare
chiaramente che il sentirsi_d'essere considerato a prescindere da quelli che chiamate stati d'animo

contingenti, a prescindere dalla personalita che muta, rimane ininterrotto al di la del mutare della forma
fisica. E quindi non é irragionevole credere che ne sia totalmente svincolato, tanto da sussistere in modo
indipendente da essa quand'essa non é piu. Il sentirsi d'esistere é il sentire del quale tanto vi parliamo,

considerato nella sua forma pit elementare, pit limitata: é I'atomo del sentire. La massima espressione del



sentire, quello che non conosce limitazioni, é il sentire assoluto. Ad ogni caduta di limitazione corrisponde un
sentire sempre pit ampio; sempre piu volto, aperto, proteso verso gli altri.”

kkk

In sintesi, il sentirsi d'esistere € in essenza la base del sentire, quello che lo fa essere quale &, sia esso
massimamente limitato sia quello privo di limitazioni, ovvero quello assoluto. Facendo un'attenta
introspezione in noi stessi, possiamo provare a percepirlo, naturalmente senza arrivare a cogliere la
pienezza di tutto il sentire. La sensazione che ne ricaviamo €, a mio parere, di una realta che non puo
annullarsi, e tale da restare immutata nel tempo. Forse & proprio a questo che ci vuole condurre il Maestro
con la sua strettissima logica. La metodologia di ricerca interiore del Cerchio, si esprime attraverso la
ragione, come si addice alla cultura dell'occidente, e trascura le tecniche della meditazione proprie del
mondo orientale, ma non & detto che i due percorsi integrandosi, non trovino una sintesi che
trascendendoli li arricchisca ulteriormente.

k% k

Kempis: “Altre volte vi abbiamo accennato a questo processo del graduale rivelarsi del sentire; vi abbiamo
detto che inizialmente si svolge ed ha luogo per mezzo di stimoli di varia natura: sensori, intellettivi,
sentimentali, che l'individuo riceve principalmente vivendo nel mondo fisico. Che cosa significa, per I'uomo,
«vivere», nel senso pil esteso? Certo non v'é bisogno che ve lo illustri: la vita con la sua fatica, le sue paure,
le sue incertezze, con gli slanci, le speranze, le gioie, insomma con le sue esperienze che trovano nell'intimo
dell'vomo il crogiolo in cui si trasforma il metallo vile in oro, la vita é la forza motrice per una simile
metamorfosi. Ma il processo é graduale, le limitazioni cadono una alla volta. Quand'é che cade una
limitazione? - direte -, durante la vita fisica o dopo? Va tenuto presente che la caduta di una limitazione é
tutto un processo che puo occupare pit vite, in cui l'individuo puo giungere a comprendere, ad assimilare
una certa verita, pud sperimentare personalita l'una in antitesi all'altra. La limitazione cade guando

l'individuo puo operare una sintesi delle esperienze vissute ed imperniate su quella data limitazione. E non si

creda che sintetizzare le esperienze vissute o trarne il conseguente significato sia un fatto prettamente
intellettivo; gli impulsi che I'esperienza elargisce colpiscono l'intimo essere ed operano una trasformazione
che fa maturare e predisporre alla comprensione finale. Nessuno capisce, comprende ed accetta una Verita
se non é pronto, maturo, predisposto. Nella sintesi finale dell'esperienza, che comprende varie fasi, gioca un
ruolo importante la mente individuale; tuttavia il suggello finale non verrebbe apposto, I'insegnamento
dell'esperienza non diverrebbe «natura acquisita», ad opera della sola mente, se tutto l'individuo, con
I'intero suo essere, non I'avesse vissuta. Cio che la mente fa nella sintesi finale, che trasforma |'esperienza in
natura acquisita, € una sola parte del processo di rivelazione dell'essere vero. Premesso questo, vediamo
quando avviene la sintesi finale dell'esperienza che fa cadere la limitazione del sentire, rivelandosi cosi un
sentire piti ampio.”

*kk

La vita con le sue esperienze da l'alimento affinché possano cadere le limitazioni. Ma il processo é
abbastanza lungo e laborioso. Il lavoro della mente e importante e significativo, ma di per sé non e
sufficiente, la sintesi puo avvenire solo grazie all'anima, che avendo introiettato ed elaborato I'esperienza
vissuta, unisce la sua comprensione di questa alla consapevolezza che le giunge dalla mente. A quel punto
cade la limitazione, ovvero il sentire di coscienza, crescendo in qualita e quantita, amplia se stesso, quindi
in lui la coscienza assoluta pud maggiormente esprimere la sua essenza. Da cio0 si puo dedurre che due sono
le componenti che permettono I'evoluzione della coscienza: la prima é |'esperienza, la seconda ¢ la
consapevolezza. L'insegnamento dei Maestri verte principalmente sulla seconda. Si pud dire che € un

4



insegnamento si d'amore, ma fondato sull'attivita del mentale, sia inferiore sia superiore, entrambi volti
tanto al particolare quanto al generale.

kkk

Kempis: “Mi riferird ad una situazione che ricorre abbastanza frequentemente. E voi tenete presente che
tutte le cadute delle limitazioni del sentire umano avvengono analogamente. Nella cosiddetta evoluzione
individuale; che altro non é che un cambiamento di scopo della attivita esistenziale della propria persona,
cosi da spostare il proprio interesse prima rivolto su di sé, agli altri; puo esservi una fase in cui l'individuo,
dopo aver cercato vantaggi materiali ed essersi accorto che essi al massimo durano quanto il corpo fisico,
ha un cambiamento di direzione del suo interesse e della sua attivita, perseqgue vantaggi che, secondo lui,
possono seguirlo oltre la morte. Questa risoluzione l'individuo la prende, come generalmente tutte le altre,
dopo la morte, quando con la maturazione raggiunta alla fine della sua vita rivede e rivive la sua esistenza e
trae la conclusione che ho detto e che a lui sembra la pit vera. Ha cosi una vita in cui é dedito ai riti religiosi,
ma non con il giusto sentire, bensi solo formalmente, per meritarsi la benevolenza, e il premio divino. In
questa seconda esperienza; che é anch'essa solo una parte di quella esperienza totale che lo condurra alla
caduta di una limitazione del suo sentire; comprende che Dio non ama piu chi lo loda di quanto ami chi lo
bestemmia, e che la religiosita non da, da parte di Dio, alcuna particolare protezione né alcun vantaggio
materiale. Anche questa conclusione, generalmente, la trae dopo il trapasso, quando raggiunta una data
maturazione attraverso il vivere rivede la sua trascorsa esistenza e le altre che sono servite a costruire
compiutamente l'esperienza totale che produrra ora la caduta della limitazione del sentire. Questo rivedere,
con la maturazione raggiunta da ultimo, da il senso compiuto all'intero contesto esperito ed é il suggello
finale della trasformazione in propria natura di quell'insegnamento che doveva donare. Nel caso particolare
la sua avidita perde l'eccesso; cioé egli sara ancora avido, perché perseguira ancora il suo vantaggio
personale, ma non al punto da condizionare, da subordinare totalmente la sua esistenza. In pari tempo
iniziera ad esservi in lui, proprio a sequito della caduta di quelle limitazioni del sentire, un primo larvato
senso di dovere: cioé fara qualcosa che, secondo le convenzioni, si é tenuti a fare, anche se il farlo non da
alcun particolare tornaconto.”

*kk

La descrizione del processo di come cadono le limitazioni & qui data con estrema chiarezza. E evidente che
tutto & estremamente schematizzato; nella vita reale le cose sono molto pil complesse, la ragione sta nel
fatto che il sentire di coscienza si estrinseca nel sentire in senso lato. Questo & dato da come si esprimono i
veicoli inferiori ovvero il fisico, I'astrale ed il mentale inferiore. Essi sono dei meccanismi e come tali hanno
una loro determinata funzionalita. Questo non vuol dire che siano completamente avulsi e distaccati dalle
influenze esterne, a sua volta prodotte dalle loro proprie attivita, che sono in funzione delle possibilita che
il sentire di coscienza permette, infatti non si deve dimenticare che tutto dipende da lui ed & sua
emanazione.

*kk

Kempis: “Liberato cosi dalla limitazione, il sentire rivelato si unisce agli altri sentire che gli sono
equipollenti, anch'essi a seguito di analogo processo, costituendo in tal modo un sentire nuovo, un essere
nuovo che, manifestandosi nel mondo fisico, incontrera una serie di altre esperienze che condurranno ad
altre liberazioni, ad altre comunioni, ad altre manifestazioni. Voi stessi, con il vostro sentire, siete la sintesi
di esperienze di molti altri soggetti ubicati in tempie spazi diversi e che hanno nel sentirsi di esistere quel

filo, quel collegamento, quella continuita che, essendo I'unica cosa che sopravvive, é la vera sopravvivenza.
Il resto, la personalita, il carattere, il modo di agire, di desiderare e di pensare mutano e percio finiscano

5



d'essere quel che sono; chi condiziona la sua futura esistenza alla sopravvivenza delle sue caratteristiche si
rassegni a morire. Poiché niente, in assoluto, tuttavia trascorre e sparisce, nella profondita e nella vastita

dell'essere di ciascuno di voi sussistono tutte le personalita, tutte le esistenze degqli individui che hanno

concorso _alla costituzione del sentire che state manifestando. Questo sentire attuale contiene in sé, per

ampiezza, tutti i sentire costituenti, anche se non vi da il ricordo storico e cronologico deqli eventi connessi a

guei sentire, a quelle esistenze trascorse.”

Per capire meglio questa comunicazione bisogna considerare che due sono i tipi di sentire, il sentire di
coscienza ed il sentire in senso lato. Il secondo discende dal primo, ma e quello che si rinnova ad ogni
rincarnazione, € lui che crea i fotogrammi, i quali pero restano stampati nell'Eterno Presente. Percio,
mentre il sentire di coscienza scivola da un sentire avente un certo grado ad un altro di maggiore
evoluzione, i fotogrammi creati dal sentire in senso lato ,pur rinnovandosi nella successione dei sentire di
coscienza, poiché sono impressi nella akasha ovvero la coscienza cosmica, sono recuperabili all'occorrenza,
se la necessita dell'evoluzione lo richiede. Quindi la consapevolezza, che abbiamo da incarnati, pur essendo
limitata e legata a quella vita stessa, e tale quindi da non permettere il ricordo delle esperienze fatte, puo
aprirsi al potere del sentire di coscienza perché le ha in sé, in quanto e grazie ad esse che ha costruito la sua
attuale evoluzione.

kkk

Kempis: “Tale ricordo puo tuttavia essere suscitato. Pili volte abbiamo ripetuto che la consapevolezza
dell'uomo non contiene tutta la sua coscienza, il suo sentire. Ma cid non significa che il suo attuale sentire
sia qualcosa di staccato, lontano, sublime, raggiungibile con sforzo. La spiegazione della nostra
affermazione sta nel fatto che il vostro sentire di uomini si manifesta solo come risposta agli stimoli
ambientali; percio se la vita non vi sottopone a certi stimoli non avete consapevolezza di come sentireste in
quella particolare situazione. Non vale infatti immaginare cosa sentireste e come vi comportereste in una
certa evenienza, in una data occasione; teoricamente si possono dire tante cose, ma poi, all'atto pratico, ci
si comporta diversamente proprio per la ragione che solo allora, quando la vita presenta il suo stimolo, il
sentire si manifesta; o meglio, allora l'individuo agisce come veramente sente. Quando invece il sentire é piu
ampio, allora fluisce liberamente e non solo quale risposta agli stimoli esistenziali.”

k% k

La consapevolezza che I'uomo ha da incarnato é ridotta rispetto a tutta la sua coscienza. Puo accadere
percio che la vita presenti situazioni tali da svelare inaspettate modalita di comportamento. A questo punto
appare l'importanza dell'insegnamento del Maestro Claudio relativo al conoscere se stessi. Se si € attenti e
vigili si pud divenire consapevoli di certe modalita del nostro essere, che normalmente sono latenti e si
manifestano soltanto quando I'esperienza le fa affiorare. La consapevolezza delle quali si trasforma in
comprensione, ovvero in coscienza pil ampia. Questo e il processo tramite il quale avviene il superamento
delle limitazioni. Si puo dire che sia il vero significato della vita, la quale trova la sua ragione d'esistere
proprio per questo.

Kempis: “Taluno di voi, sporadicamente, ha sperimentato attimi di intensa esistenza, quando si comincia a
sentire di fare parte di un tutto e si sente un trasporto, uno slancio di amore verso tutto quanto esiste. Sono
rari momenti e, per quanto intensi possano sembrare, non sono che I'ombra di quella piena beatitudine che
e caratteristica naturale dell'esistenza che attende I'uvomo: I'esistenza del superuomo. Per bene intendere il

6



concetto, da un tale progressivo liberarsi, aggregarsi, ampliarsi del sentire va tolta ogni propensione
concettuale della realta in divenire. Tutto e, niente trascorre: tutto si rivela a se stesso, tutto afferma la sua
esistenza nell'istante di un tempo che non esiste, in un punto dello spazio illusorio. Tutto si manifesta per un
solo attimo che in sé é eterno: in quell'attimo é I'eternita.”

Tutti in qualche momento della nostra esistenza sperimentiamo attimi cosi descritti dal Maestro. Sono
quegli attimi che poi ci permettono di ascoltare questo insegnamento con partecipazione e direi quasi con
fede. Ma questa fede non & mai dogmatica, perché si basa sulla logica e sulla ragione, perd entrambe non
sarebbero sufficienti se non fossero accompagnate dagli stati d'animo ora espressi, anzi si pud osservare
che la mente razionale rappresenta un ostacolo all'accettazione di certi concetti che vanno ben oltre
|'esperienza ordinaria. Credo che uno dei segreti utili alla comprensione dei messaggi dei Maestri del
Cerchio sia: quello di unire armoniosamente la razionalita alla spinta che la spontanea aspirazione mistica
puo dare.

kkk

Kempis: “Perché mai contate le ore, i giorni, gli anni? Il sentirsi di esistere non conosce fine, anzi é eterno,

perché e al di la del tempo. Stolti, che vi fermate e volete immobilizzare il caleidoscopio delle forme che
esistono proprio in forza della loro stessa variabilita, della loro stessa caducita. Che cosa volete fermare? La
forma delle nubi? Che cosa volete imprigionare? Il pensiero? Non vi fermate all'esteriore, a cio che appare.
Non desiderate di godere per sempre del profumo del fiore, ma siate cio che fa fiorire e profumare. Siate
consapevoli che tutto lo spettacolo che si svolge di fronte alla vostra osservazione, e di cui siete fatti
protagonisti, ha il solo scopo di ampliare il sentirsi di esistere che ciascun essere é fino ad abbracciare ed

esprimere la Totalita del Tutto.”

Il finale della comunicazione & come al solito suggestivo. E un'esortazione a superare I'attaccamento. La
realta, che percepiamo e crediamo di vivere, & una grande illusione, ed ha come unico scopo quello di
ampliare il sentire di coscienza. Le cui limitazioni lo tengono segregato nell'angusta prigione della vita. Ma
dietro le sue sbarre c'e la vera Vita, la vera Realta. Basta poco per aprire la finestra e volar via, la
consapevolezza di cio, & la grande meta alla quale ci guida il fantastico insegnamento dei Maestri del
Cerchio.

*kk



