.Gli ideogrammi.

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA, pp. 201
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Vorrei ricordarvi alcune nostre affermazioni fondamentali, e cioé: la Realta, intesa come totalita
di cio che esiste, e una, molteplice nell'apparenza ma unica nella sostanza, tanto da formare un soltutto
inscindibile: il Tutto-Uno-Assoluto. Il vuoto, il nulla, il non essere assoluti, non possono esistere. Tutto
quanto esiste é qualcosa in senso di "sostanza", intesa nel concetto filosofico di un "quid" non astratto.
L'accidente, I'attributo, la condizione, la qualita, lo stato eccetera, non esistono in sé ma sono sempre legati
a qualcosa; in ultima analisi, alla "sostanza". L'unica sostanza é lo spirito, divina sostanza, sostanza di Dio,
inscindibile, indivisibile, infinito, immutabile, immobile, omogeneo eccetera, eccetera, da cui traggono
origine tutte le sostanze, tutto cio che esiste, che pure non esiste in sé in quanto e apparenza dell'unica
sostanza allorché essa é considerata come enucleata dal Tutto-Uno-Assoluto.”

kkk

Tutto cio che €, non € pura astrazione, ovvero qualita, ma ha una sua sostanzialita, dal nostro punto di vista
lo si pud considerare come avente una sua materialita quindi € una quantita. Possiamo definire la quantita
come la caratteristica intrinseca della sostanza, percio traducibile in numero. La cosa e evidente sui piani
del mondo della percezione. Difficile da comprendere per quanto concerne i piani del sentire, ancora di piu
riguardo all'Assoluto, la Cui sostanza non pud che essere indiversificata, quindi inscindibile, indivisibile,
infinita, immobile ed immutabile ecc.. Per queste caratteristiche e stata chiamata Spirito. Quindi lo Spirito &
la materia di Dio, ma Dio va oltre perché lo trascende, € il mondo, e cio che tramite lui, afferma la Sua
esistenza.

*kk

Kempis: “Il pensiero-pensatore, considerato in sé, e qualcosa in senso di "sostanza" anche se cio che
rappresenta é frutto di una enucleazione e quindi non é oggettivo rispetto all'ultima Realta. Il pensiero,
considerato come idea, come significato, come attivita del pensatore-pensiero, & analogo all'attributo, alla
condizione, alla qualita, allo stato delle cose; cioé non esiste in sé ma é strettamente connesso al pensatore-
pensiero in quanto tutto uno con quello. Tutto quanto I'uomo considera astratto, cioé esistente solo come
pensato, in sé ha la natura dell'idea, ma come tale é indissolubilmente legato al supporto, al substrato di
"sostanza": il pensatore-pensiero. Per chiarire con una similitudine: il pensatore-pensiero &€ come un quadro
considerato dal punto di vista materiale, colori e forme, mentre il pensiero, come idea, é il significato del
quadro, il suo contenuto che, nel mondo materiale, é indissolubilmente legato al quadro.”

*kk

Il pensiero-pensatore ha una sua sostanza anche se non oggettiva, perché frutto dell' enucleazione della
sostanza divina indiversificata dovuta al virtuale frazionamento della Coscienza assoluta. L'idea, ovvero il
significato intrinseco al pensiero-pensatore, in quanto ad esso strettamente legato, viene ad avere una sua
concretezza e quindi materialita, nel senso prima indicato. Questo concetto puo essere considerato anche
da un altro punto di vista: il pensiero, in quanto tale, appartiene al piano d'esistenza detto mentale, il quale
ha una sua materialita, quindi il pensiero risulta il frutto dell'organizzazione della materia di quel piano da

1 LE GRANDI VERITA RICERCATE DALL’'UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



parte del veicolo attivo su quel piano, altrimenti chiamato corpo mentale. Questa prospettiva si basa
sull'idea che da concretezza ai diversi piani di esistenza, i Maestri del Cerchio infatti, nella primissima parte
del Loro insegnamento, quale verita di passaggio,hanno rappresentato la Realta secondo tale concezione.
Poi pero hanno per noi sviluppato ulteriormente la concezione del Reale,rovesciandone completamente la
prospettiva. | piani d'esistenza e tutto cid che si presenta alla nostra percezione, sono considerati quale
creazione dei sentire di coscienza secondo le loro limitazioni e la logica del modulo della coscienza cosmica.
Naturalmente questa nuova visione non modifica, anzi rafforza, il concetto secondo il quale pensatore-
pensiero e relativo significato abbiano carattere proprio di materialita.

Kempis: “Queste affermazioni, intese separatamente da quanto altro abbiamo detto, sembrerebbero che
confermassero il concetto della realta intesa come divenire, al centro della quale é I'uvomo visto come ente
che diviene attraverso alle sue attivita fisiche, emotive, di pensiero ecc.. Ma questa e invece
un'interpretazione delle cose derivante dall'abitudine a considerare la realta in un certo modo, dal
giudicarla dal di dentro, cioé non freddamente ma sotto l'impressione che si ha vivendola con certe
limitazioni. Se si considera la realta dal punto di vista scientifico, cioé al di fuori della coscienza in senso lato,
ma semplicemente della materia, ed a noi va bene perché tutto é sostanza o legato ad essa, allora si scopre
che tutto é riconducibile ad una particolare disposizione delle sostanze. Cercherd di spiegarmi. Per
semplicita esemplificativa prendiamo in considerazione un uomo che compie un'azione: I'azione, come
attivita fisica dell'uomo, in sé é un insieme di movimenti, di atti, tale é I'azione dal punto di vista meccanico.
Tuttavia l'azione ha un significato rilevantissimo: per esempio, I'uccidere; altre azioni che sono finalizzate
ma non nei riguardi altrui: per esempio cibarsi; altre che hanno un significato che si esaurisce nella sola
gestualita, come quelle rituali; ecc.. Comunque, lasciando da parte ogni e qualunque fine e significato delle
azioni che investono pit propriamente il mondo mentale, I'azione in sé é un insieme di atti, di gesti. Se si
fuoriesce dal mondo dell'individuo, cioé da colui che agisce, e come osservatori prendiamo in considerazione
un insieme di atti per ravvisare il quanto, nel senso della fisica, dell'azione, cioé la minima grandezza
possibile, ci troviamo di fronte ad una realta raggelata, fissa, immobile, proprio come il fotogramma di un
film: il fotogramma dell'unita di mutazione della realta fisica. Se ancora osserviamo, spersonalizzandolo, un
singolo fotogramma, dimenticando cosa sono quelle immagini tridimensionali che osserviamo e che cosa
rappresentano, che significato hanno; cose tutte soggettive e relative alla dimensione d'esistenza in cui sono
collocate e a chi vive in quella dimensione; se, dicevo, si osserva che cosa é il fotogramma in sé, non
possiamo fare a meno di concludere che é un insieme di materia, di sostanza aggregata in un certo modo;
null'altro.”

Dei fotogrammi i Maestri hanno gia abbondantemente parlato in numerose altre comunicazioni. Ma qui il
concetto di fotogramma finora pensato come fisico, viene esteso al piano mentale oltre che a quello
astrale. Lo possiamo percio chiamare ideogramma. La Realta percio, naturalmente quella relativa, inerente
ai mondi dell'apparenza, mantiene sempre la sua natura discreta, cosi, nonostante l'apparenza, la
concezione in essere della Realta non viene modificata. In conclusione, il fotogramma, ovvero la situazione
cosmica, € caratterizzata dalla struttura della materia dei tre piani dei mondi della percezione. Quindi il film
della nostra vita, che il sentire di coscienza proietta & una pellicola fatta di materia fisica, astrale e mentale.

Kempis: “Piu evidente vi risulterebbe questa conclusione se il fotogramma anziché riguardare le vostre
azioni e quindi il vostro mondo, riguardasse uno di quei mondi immaginati dalla fantascienza,



completamente diverso dal vostro; oppure riguardasse sempre il vostro mondo ma visto al microscopio,
concludereste cioe che quel fotogramma, in sé, é un insieme di forme, di materie dislocate in una certa
materia, come in un quadro di un astrattista. A questo é riconducibile la realta fisica prescindendo da
significati, valori, pathos, ecc.. che del resto riguardano altri piani d'esistenza. Se cosi &, I'uvomo che agisce,
che compie una azione - uomo come corpo fisico -salta fuori solo perché in tutti i fotogrammi che si
prendono in considerazione c'e quel comun denominatore che é quella forma che chiamiamo «corpo fisico»
e che proprio per il fatto di essere comune a vari fotogrammi stabilisce quel collegamento, quella continuita
di identita nel suo complesso detta «corpo dell'uomo», ma che a ben vedere e semplicemente frutto
dell'abitudine a considerare in senso unitario fatti diversi, perché si crede conservino la stessa identita
attraverso il succedersi degli eventi.”

\

La rappresentazione che abbiamo del mondo fisico, a cominciare dal nostro corpo, € unitaria, non c'e
separazione da un istante all'altro. Ma le cose non stanno cosi, il corpo € una successione di atomi di corpi
uniti da un comun denominatore che li fa sembrare un'unita. Cosi come I'occhio umano percepisce il
movimento delle cose perché il tempo da un istante all'altro e tanto breve che la retina non riesce a
distinguere gli istanti di passaggio ed unifica percio il percepito in un unico oggetto. Passando a dedurne le
implicazioni, ne consegue che viviamo in un mondo in essere, ogni istante del quale & perfetto per il fatto
che ogni elemento granulare che esiste € li immutabile, in un eterno presente. Naturalmente tutto cio visto
dalla prospettiva dei tre mondi della percezione, ovvero nella dualita. Oltre, nei piani del sentire, le cose
sono ben diverse, pur mantenendo sempre la modalita dell'essere e non del divenire.

kkk

Kempis: “Quello che abbiamo detto per il mondo fisico puo essere ripetuto per il mondo delle emozioni o
astrale, e per il mondo del pensiero o mentale, con qualche complicazione per quest'ultimo perché é il
mondo in cui si ha I'analisi, la sintesi ecc.. in cui si traggono i significati, si comprende anche solo in senso
intellettuale e non di coscienza. Prima dicevo che il pensiero é qualcosa in senso sostanziale. Consideriamolo
come attivita del corpo mentale dell'vomo, cosi come I'azione dal punto di vista semplicemente meccanico é
definibile quale attivita esterna del corpo fisico. Cerchiamo allora di capire, anche sommariamente, come si
svolge quella attivita, tenendo presente che la mente, il corpo mentale dell'uomo, é considerata in senso
unitario solo perché esiste un collegamento, una sequenzialita di pensiero, in cu ihanno parte predominante
la memoria e la personalita, ma che in effetti la mente é una molteplicita tale e quale come prima dicevo
esserlo il corpo fisico. Voi sapete che ad ogni incarnazione I'uvomo ha un nuovo corpo fisico, un nuovo corpo
astrale ed un nuovo corpo mentale.”

*kk

Come abbiamo gia visto quello che accade per il corpo fisico avviene anche per il corpo mentale. La
memoria e la personalita lo fanno percepire unitario mentre & una molteplicita di forme di materia mentale
collegate fra loro secondo una sequenzialita logica e di uguaglianza.

*kk

Kempis: “Consideriamo il corpo mentale nella sua parte intellettiva come un insieme di materia, sostanza
mentale non organizzata, una tabula rasa. Il fanciullo apprende secondo un meccanismo che
rudimentalmente é gia noto agli psicologi ed ai ciberneti; cioé una certa forma del mondo fisico, una figura,
col venire legata ad una sensazione diventa esperienza consumata,é registrata nella mente del soggetto ed
immagazzinata. Come avviene questa registrazione ? Mediante la organizzazione di un 'quanto’, nel senso



della fisica, di sostanza mentale: il fotogramma mentale. Ciascun fotogramma mentale corrisponde ad
un'immagine del mondo conosciuto, da prima empiricamente e poi in modo intuitivo, come spieghero; cioé
corrisponde ad un'idea basilare. Il fotogramma mentale é simile ad un ideogramma in cui la sostanza
mentale, organizzata in una certa forma, contiene l'oggetto della conoscenza avuta. Tutte le volte che
l'ideogramma mentale si ripropone spontaneamente, o con l'atto del ricordo, al pensatore ritorna il
significato della conoscenza-esperienza. Ottenuto un certo numero di conoscenze empiriche e costruiti i
relativi ideogrammi mentali, la ulteriore conoscenza, particolarmente quella astratta, cioé di semplice e
puro ragionamento, avviene per comparazione fra gli ideogrammi-base. Questa operazione non sarebbe
possibile se le esperienze, il conosciuto, non fossero immagazzinati, trattenuti nel significato,; cioé se non
fosse possibile riportare alla consapevolezza la conoscenza ottenuta,; ed ecco la memoria. Gli ideogrammi
mentali che ciascuno si e costituito sono tutti archiviati nel proprio corpo mentale, utilizzabili per una
comparazione con cio che via via I'uomo deve capire.”

Fra le funzioni del corpo mentale c'e quella di essere I'archivio dei fotogrammi mentali od ideogrammi. La
conoscenza percio si forma recuperando, mediante la memoria, alcuni ideogrammi ed attraverso questi
formarne dei nuovi sulla base delle ultime esperienze. Cosi cresce il veicolo mentale, il quale pero viene
perduto passando da un'incarnazione ad un'altra. Stiamo qui parlando del mentale inferiore, costituito da
tre sottopiani: quello relativo all'istinto, quello del senso comune ed infine quello del ragionamento logico.
Gli altri quattro sottopiani dei sette del mentale costituiscono il mentale superiore o anima o corpo causale.
Questo veicolo non viene distrutto nella fase di passaggio da un'incarnazione all'altra, € espressione diretta
del sentire di coscienza e mantiene in sé I'essenza delle esperienze fatte, percid condiziona la nuova vita da
ogni punto di vista, ovvero nella formazione dei tre sottopiani mentali inferiori,cosi anche per I'astrale ed il
fisico, da li il nome di corpo causale.

Kempis: “La pit alta forma di ragionamento, quella creatrice, si riproduce per il principio della
trascendenza, similmente alla visione tridimensionale che é il risultato della fusione trascendente delle due
immagini oculari piatte. Allo stesso modo la comparazione fra due ideogrammi che I'uomo ha
immagazzinato nella sua mente, ed aventi un certo significato, puo creare un terzo ideogramma di

contenuto pit complesso degli altri due. Quindi I'attivita di pensiero, non solo il ricordo, é tutta
un'associazione d'idee: conoscere é sempre un riconoscere, anche quando é apprendere, capire cio che non

si e mai saputo, ricordatelo! La possibilita di ragionare é la possibilita di confrontare i fotogrammi o
ideogrammi mentali e disporli in modo conseguente, in modo cioé che rispetta l'ordine delle cose conosciute
fino a creare nuovi ideogrammi che non riflettano piu la realta conosciuta ma che esistono solo come puro
pensiero. Tuttavia, per quanto astratto sia il pensiero contenuto dagli ideogrammi, essi ideogrammi sono
della stessa sostanza mentale della quale sono costruiti quelli che riflettono le cose materiali.”

*kk

Questa descrizione di come avviene il formarsi del pensiero dimostra che esso & assai simile ad un
meccanismo, dando cosi la prova come il corpo mentale inferiore sia un computer perfetto ed
estremamente progredito, la cui sostanza sia quella del piano mentale inferiore. La materia del piano
mentale superiore & la materia akasica ovvero quella che sostiene il sentire di coscienza, anche se avente
una qualita piuttosto densa. Va pero tenuto presente che, in ultima analisi, anche le materie dei piani fisico,
astrale e mentale inferiore hanno alla loro base, quale componente, la materia akasica, ma in una forma
molto densa e grossolana. Infatti per i Maestri del Cerchio tutto & coscienza, questo non va dimenticato.



% %k %k

Kempis: “L'attivita dei corpi fisico, astrale e mentale inferiore é riconducibile a semplici o complessi moti
meccanici. La stessa volonta, che é considerata uno dei fenomeni piti complessi della vita psichica, potrebbe
essere interpretabile come semplice determinismo psichico, cioé come forte desiderio che sarebbe capace di
indirizzare e volgere tutta ['attivita dell'uomo al raggiungimento dell'oggetto del desiderio, quindi
sostanziale assenza di scelta e di autonomia, di decisione cosciente. E questo, talvolta, é vero. Quello che
salva I'uvomo e tutto quanto esiste dall'essere un automatismo, € la coscienza, il sentire in senso lato, che va
dal sentirsi d'essere alla coscienza del Tutto. La coscienza, nel suo stato pit limitato che noi abbiamo

definito atomo di sentire, € autoconsapevole ed é sentire d'essere. La coscienza stessa é qualcosa in senso

di sostanza: é la divina sostanza spirito, piti o meno limitata, pitt 0 meno autoconsapevole. Ma per quanto
limitata sia, é sempre sentirsi d'esistere. La differenza che c'é fra la sostanza-coscienza e la sostanza - mente

pur essendo una sola la vera Sostanza, é che la sostanza-mente, per esprimere l'idea, il pensiero deve essere
organizzata, aggregata in un certo modo, e quindi l'idea si potrebbe definire «la qualita della sostanza-

mente»; mentre la coscienza non subisce organizzazione per esprimere sentirsi d'esistere sempre piti ampi:

e essa stessa sentire pili o meno ampio, piti 0 meno onnicomprendente, secondo che sia meno o pil
limitata.”

Assai interessante sono queste precisazioni, perché chiariscono la differenza fra il piano del sentire, dove la
coscienza si esprime unitariamente, ed in tal senso si apre e manifesta, ed i piani della dualita, dove la
rappresentazione € poliedrica, perché la struttura che li configura & granulare, essendo essi costituiti da
fotogrammi ed ideogrammi le cui aggregazioni danno luogo a forme sempre piu complesse. Tutto cio
avviene meccanicamente, secondo leggi ed archetipi la cui natura proviene direttamente dalla coscienza
cosmica, e dal suo modulo, creato dalla prima limitazione del cosmo stesso. Poiché la nostra
consapevolezza € legata in prima istanza ai sensi fisici, accade che la rappresentazione del mondo nel quale
viviamo, & quella di una realta multiforme, espressa da mille sfaccettature provenienti da diverse
prospettive. Noi non riusciamo a cogliere gli spazi d'interruzione, che intercorrono fra i diversi fotogrammi,
tutto percio viene percepito come un continuo divenire. Mentre I'essenza € essere, l'intuizione del quale
puo giungere soltanto dalla consapevolezza dell'anima, che esprime se stessa nell' abbraccio unitario,
dell'unica Realta.

Kempis: “In ogni caso, se noi affermassimo che tutto quanto esiste nei mondi fisico, astrale e mentale,
inclusi i veicoli omonimi dell'uomo,é un gigantesco meccanismo che produce coscienza, una gamma che va
dall'atomo della coscienza alla coscienza individuale, non sbaglieremmo di molto. Se poi si tiene presente
che solo per comodita di comprensione, abituati come siete a considerare il mondo in divenire, abbiamo
considerato I'uvomo come un ente che diviene, che acquisisce e crea nel tempo; ma in effetti tutto e, tutto
esiste gia al di la del tempo; se si tiene presente questo, allora veramente si comprende che Dio é il Tutto,
che Tutto é Uno, che il prodotto del Tutto e la Coscienza Assoluta e viceversa. Tutto quanto esiste é
sostanza-qualita: non puo esistere quantita senza qualita. Gli stessi numeri, che esprimono quantita, pura,
astratta, sono qualita dell'unita. Allo stesso modo non puo esistere qualita senza quantita. Dio stesso é
quantita e qualita: Egli é la totalita del Tutto che trascende la sommatoria delle qualita e delle quantita. In
cio e la suprema ragione, l'esistenza del Tutto.”

*kk



Trovo stupenda questa rappresentazione dell'Esistente, un meccanismo senza essere un meccanismo, una
Coscienza infinita, eterna, immutabile e avente in sé una logica ferrea, sostenuta dall'amore, che non &
altro che il senso dell'unione, ovvero della sua indivisibilita. La nostra limitatezza ci proietta nella
dimensione del divenire ed e li che nasce la grande illusione che chiamiamo vita. La quale, vista dalla
prospettiva del limite, appare turbolenta e spesso dolorosa, mentre nella dimensione della trascendenza si
trasforma nella splendente gioia del sentirsi d'esistere. A noi, che siamo nell'oscura ed angosciosa valle,
dove la sofferenza spesso grida la sua forza, questa luminosa visione di eterna e perfetta Realta riempie il
cuore di grande speranza.



