Istinto, intuito, sentirsi d'esistere

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA,* pp. 207-213

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Osservando la vita dei regni naturali, gli studiosi concordemente affermano che ogni atto del
vivere costa fatica. Fatica costa procacciarsi il cibo, allevare la prole, sopravvivere e cosi via. Niente é dato
senza dover pagare il corrispettivo in fatica. Questo e vero ma solo parzialmente perché, in effetti, la parte
pit nobile della vita, della specie naturale, quella che la rende in un certo senso creativa, che dirige ogni atto
del vivere, ogni singolo individuo ce I'ha gratuitamente per dotazione congenita. Parlo dell'istinto, cioé di
quell' impulso interno che non dipende dalla ragione né dalla volonta e che in un modo quasi invincibile,
spinge ad agire in un certo senso, lasciando tuttavia chi agisce inconscio del motivo per cui agisce e della
verita che sta alla base della sua azione e del suo comportamento. Pure I'uvomo, quale essere della natura, é
dotato dell'istinto, anche se in misura minore di quella di cui sono dotati gli appartenenti alle altre specie
naturali, tuttavia ha altre dotazioni che lo compensano della fatica che I'esistere costa .Per verita, dico
queste cose in forza del discorso perché, in effetti, I'esistenza si paga da se stessa: costi quel che costi,
l'esistere, & sempre piu cio che si ottiene dall'esistenza di quello che si paga. Ricordatelo!”

kkk

Fino ad un certo grado di evoluzione l'individuo & quasi completamente soggetto al determinismo dei
veicoli inferiori. Cosi I'istinto che appartiene ai piani bassi del mentale lo condiziona completamente, ma &
grazie ad esso che puo nutrire i veicoli del mondo della percezione. Compito dell'anima & quello d'imparare
a non farsene soggiogare mantenendo la sua capacitd di guida. E per questo che l'insegnamento del
Maestro Claudio, che avvia alla consapevolezza, risulta il passo decisivo verso la liberazione, ovvero la
liberta dal determinismo della limitata evoluzione. Superare le limitazioni vuol dire realizzare la liberta
dell'Essere, che nelle sua essenza ¢ libero.

Kempis: “Rammentando le altre gratificazioni che I'uvomo ha dalla vita, non intendevo riferirmi ai vari colpi
di fortuna che puo avere, o alle doti naturali che puo sfruttare, che sono tutti crediti karmici: mi riferivo a
quella facolta che emerge naturalmente e spontaneamente di cogliere, all’istante, la verita di una cosa e
sapere cio che é da farsi e cio che é da evitarsi. Mi riferivo insomma, all'intuizione. Diversamente dall'istinto,
l'intuizione porta con sé la coscienza; cioe dell'intuizione si ha coscienza; ossia essa porta sempre una
conoscenza. Senza il processo dell'apprendere, essa da egualmente la consapevolezza e la cognizione di una
verita, come se la si fosse appresa con la ragione. Mentre l'istinto governa solamente la vita attiva, i
comportamenti, l'intuizione riguarda esclusivamente la vita contemplativa, astratta, e da i semmai, si
riflette poi sulla vita attiva. Dono meraviglioso che sovrasta in nobilta l'istinto ma che, con tutta la sua
preziosita, non raggiunge l'importanza del sentirsi_d'essere, comprendendo in questo termine l'intera

gamma che il sentire origina: dalle sensazioni alla pit alta forma di coscienza.”

*kk

L |E GRANDI VERITA RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



Sovrasta l'istinto, l'intuizione, che proviene dai piani piu elevati del mentale, partendo cioé dal quarto
sottopiano. Va anche oltre la stessa mente razionale, che raggiunge il suo massimo potere nel quarto
sottopiano. Avere la facolta d'intuire & essenzialmente dovuto all'evoluzione dell'anima, altrimenti, quella
che a volte viene presa per intuizione, non ¢ altro che un'esternazione del veicolo astrale. In quel caso, il
piu delle volte, la conoscenza che ne risulta non € veritiera ma ingannatrice. La piu alta forma di conoscenza
e quella che si manifesta come sentirsi d'essere, essa esprime la natura del sentire di coscienza, dall'atomo
del sentire al massimo grado di coscienza, quella Assoluta. Quando si fa riferimento al cuore dell'individuo,
al di la delle figurazioni romantiche dell'astrale, s'intende proprio la sua essenza, che si manifesta alla
nostra consapevolezza con il sentirsi d'essere.

% %k %k

Kempis: “Nelle forme di vita elementari il sentirsi d'essere si identifica con le sensazioni; cioé se non vi

fossero delle modificazioni dell'autoconsapevolezza, dovute a stimoli sensori, verrebbe a mancare il sentirsi
d'essere o per lo meno non si amplierebbe la sua intensita. Mano a mano che il sentire si amplia, l'individuo
e capace di recepire altri stimoli: per esempio, nell'uomo, gli stimoli che vengono dalla vita intellettiva; a
séqguito di questi altri stimoli, il sentire si amplia ancora fino a che diventa indipendente dai vari stimoli e ne
e liberato. Ora, fra tutti i moti che agitano l'intimo dell'uvomo - sensazioni, desideri, antagonismi, paure,
eccetera -e che in fondo, a ben vedere, sono quelli che fanno sentire vivi certi uomini, qual é il sentire? La
risposta é: la sua parte pit vera, quella che al limite, lo fa agire contro tutte le influenze ambientali e
sensorie, perfino contro l'istinto. Quindi il sentire é il vero se stessi che dovrebbe ispirare i pensieri, dirigere
la volonta e I'azione, amministrare i desideri. In effetti, ad un dato grado di ampiezza cido accade, ma prima
di allora rimane confuso fra le varie influenze ambientali a cui é sottoposto l'individuo e che finiscono col
prendere il sopravvento e dirigerlo nella vita.”

k% k

| Maestri hanno sempre detto che il sentire d'esistere non viene mai meno, ed & logico tutto cio, perché il
sentirsi d'esistere & la funzione primaria del sentire di coscienza ed il sentire di coscienza € la nostra vera
Realta. Restando fermo tutto cio, i Maestri del Cerchio hanno poi con queste poche frasi illustrato come
funziona la vita dell'uomo di media evoluzione. Finché il sentire di coscienza non raggiunge una certa
ampiezza, e questo accade solo quando I'evoluzione e abbastanza avanti, I'ambiente condiziona i veicoli
inferiori, che come spugne, assorbono cio che dall'esterno viene loro portato e se I'ampiezza dell'anima non
e in grado di trascenderlo, traducono in conseguente comportamento il modo di esprimere se stesso nella
vita. Non e facile rendersene conto, perché I'evoluzione della coscienza é graduale, non si puo con certezza
capire, soprattutto per gli altri, ma in parte anche per noi stessi, quale siano le intenzioni delle nostre
azioni. L'insegnamento del Maestro Claudio rappresenta la via maestra affinché ognuno possa con relativa
gradualita svelare a se stesso le qualita delle motivazioni del proprio comportamento.

kkk

Kempis: “Parlare del sentire, quindi, significa parlare di quel sentire che ha una certa ampiezza, quando é
in grado di dirigere l'individuo, quando risulta chiaro che é qualcosa di piu dell'istinto e dell'intuizione.
Infatti, mentre l'istinto fa agire in armonia ad una legge, ad una verita, come se la si conoscesse; e mentre
I'intuito da la conoscenza della Verita senza il processo d'apprenderla, il sentire addirittura é «essere una
Verita», una realtda. Quindi é qualcosa di pit radicato di un semplice stimolo, per quanto esatto sia, o di una
semplice conoscenza, per quanto vera sia. Il sentire e propria natura, é I'espressione della realta acquisita. Il
sentire e tanto meno limitato e flebile quanto pit é consapevole di far parte di un Tutto e, quindi, quanto piu
é conscio della propria funzione in quel Tutto. Una tale consapevolezza, quando é bene delineata, quando é
2



intima convinzione, quand'é propria naturale indole, cancella ogni timore dell'ignoto, annulla ogni conflitto,
ogni senso d'avversita nei confronti degli altri, facendoli amare; insomma, cancellando all'origine ogni
paura, ogni angoscia, ogni moto egoistico, da una somma beatitudine.”

La rappresentazione della nostra vera essenza, cioe il sentire di coscienza, & qui estremamente efficace,
nonostante sia quasi impossibile descriverlo. La grande capacita espositiva del Maestro Kempis, arriva a
fare sentire cosa vuole significare, al punto che sembra di avvertire in noi la stupenda vibrazione che lo
esprime e, che insieme alla beatitudine che I'accompagna, svela la verita della sua esistenza. Forse & un po'
azzardato, ma tutto cido conduce all'unita con il Tutto, ovvero a Dio.

Kempis: “Voi non potete concepire la gioia se non come qualcosa che segue al raggiungimento di un vostro
desiderio ben determinato; potete essere felici solo attraverso certe particolari stimolazioni che scaturiscono
dalla dualita avere-non avere, essere-non essere, cioé dal gioco dei contrari. Ma esiste una beatitudine data
dalla pienezza, dalla contentezza, dalla esultanza, dalla letizia, dalla felicita che scaturisce spontaneamente
perché e legata ad uno stato d'essere in cui - come ho detto- ci si sente parte integrante di un Tutto
meraviglioso, in cui si capisce che tutto cio che accade ha solo il fine di portare ogni essere alla pit alta
forma di esistenza. Rendendosi consapevoli di cio, ci si sente approdati in un porto sicuro, al di la di ogni
tempesta, nel mare tranquillo della pienezza, a tal punto che ci si chiuderebbe in se stessi se non vi fosse la
spinta ad immedesimarsi in quel Tutto di cui si capisce essere parti integranti ma che solo gradualmente si
giunge a sentire come tale. Per dirla con concetti umani, si cerca I'abbraccio, I'unione con gli altri; ma non
per la ragione che sempre spinge I'uomo, cioé per prendere, per avere qualcosa, sia pure affetto; bensi per
dare, per donare se stessi consapevolmente a quella parte dell'esistente che ancora non si sente unita a sé.”

Siamo qui in una dimensione che definirei mistica, perché trascende la ragione. Ci sentiamo trasportati
verso uno stato di piena beatitudine che va ben oltre I'euforia della gioia, che proviene dall'appagamento di
desideri ordinari e molto umani, ma che una volta soddisfatti svelano noia, disagio, necessita di andare
oltre, anche soltanto nel proporsi con altre modalita e forme soltanto in apparenza nuove. A questo stato di
estatica pienezza e beatitudine, subentra I'intima consapevolezza dell'Unita della Vita. Non c'e piu I'io, che
ci lega all'illusione della forma, si scivola nell' identificazione con gli altri, che in questa nuova prospettiva
appaiano noi stessi. Da li si genera I'essenza del vero amore.

Kempis: “Lo slancio con cui ci si protende verso cid che ancora non si sente parte di sé -ma é pit giusto dire:
a cui ancora non ci si sente uniti -  uno slancio dettato da qualcosa di simile all'amore conosciuto dall'uomo
allorché é capace di amare altruisticamente: donare tutto se stesso per il bene di altri. L'amore che si
raggiunge e che, gradualmente, fa entrare in comunione gli esseri, non e una sorta di sodalizio ma per
ognuno e essere anche l'altro, arricchirsi reciprocamente delle rispettive esperienze, raggiungere un livello

tale da rendere entrambi un solo essere. Questo concetto, nella maggior parte di chi ascolta, suscitera
smarrimento e perplessitd. E inevitabile: siete troppo abituati al culto di voi stessi, della vostra personalita,
del vostro io, per accettare a cuor leggero una simile rivelazione. Voi vedete, in queste comunioni che
fondono gli esseri in una sola essenza, una sorta di decimazione, un annullamento di tutti coloro che tali
comunioni costituiscono. Ed é un errore, perché non si tratta di un annullamento ma di un arricchimento;



non di una decimazione ma semmai di una decuplicazione dei singoli sentire individuali, che raggiungono un
livello di vivezza e di espansione ben oltre la somma dei sentire costituenti.”

kkk

Questo concetto e stato pil volte sostenuto dai Maestri, ovvero che la fusione non rappresenta un
annullamento, ma si risolve in un arricchimento, perché e il processo che va verso l'unificazione del
molteplice, conservando pero la sua reale natura. La trascendenza rappresenta la fase che conclude il
percorso ed esprime il misterioso ed enigmatico significato dell'esistenza. Esso lo si pud scoprire in ogni
attimo della nostra vita. Questo € lo stupendo messaggio che ci comunicano i Maestri del Cerchio .1l "Qui ed
ora " che viviamo, anche inconsapevolmente, apre la porta ad un altro "Qui ed ora" ad esso logicamente

collegato ma unico ed inconfondibile nell' Essere e tale da renderLo sempre pil ricco e luminoso.

kkk

Kempis: “Ora, comprendere come cio sia possibile, bisogna chiedersi: che cos'é nella dimensione umana,
che fa evolvere I'uvomo? Il contatto con i suoi simili, le relazioni che ogni uomo necessariamente ha con gli
altri uomini, familiari, amici, estranei, nemici, sono fonte di quegli stimoli che lo inducono a reagire e
costruire la sua coscienza individuale. 1| cammino come ben sapete, &€ molto tortuoso e anche indiretto;
attraverso al gioco dei contrari I'uomo raggiunge il giusto modo d'essere nei riguardi della societa in cui
vive: giusto modo d'essere che deriva dall'aver compreso quale deve essere la propria vera funzione in
quella societa. Dunque le relazioni tanto possono, eppure il legame che esse stabiliscono e superficiale
rispetto alla comunione degli esseri, non agisce mai direttamente sull'intimo essere di quelli che sono i
soggetti delle relazioni, ma solo per risonanza. Cerco di spiegarmi: una cattiva azione che un vostro simile
puo farvi giunge nel vostro intimo - si dice: vi ferisce- solo se voi, in un certo senso, permettete che sia cosi;
cioé se raccogliete, se reagite a quegli stimoli, se siete sensibili e suscettibili a quel tipo d'impulso. Ed é bene,
perché proprio attraverso alla vostra suscettibilita la vita- o meglio: le vite - vi porteranno a superare, a non
raccogliere, ad avere pieta di chi non ama perché chi non ama prima di tutto, é infelice.”

Sono le modalita della vita che danno la possibilita d'evolversi all'uomo attraverso al gioco dei contrari. La
comprensione giunge con l'alternarsi della luce e dell'ombra. La legge di causa ed effetto, che di fatto si
esprime attraverso al piacere e al dolore, fa da padrona in tutto cid. E stupenda questa dinamica che
conduce il sentire di coscienza dalla sua massima limitazione fino alle alte vette dell'Assoluto. Per una
lunghissima parte di tale cammino, praticamente non esiste liberta, poi gradualmente si affacciano spazi di
possibilita di scelta, che i Maestri hanno identificato nelle varianti. Spezzoni di sequenze di fotogrammi che
sono fra loro alternativi. Poi, quando la coscienza lo permetta, si giunge alla liberta, che non vuol dire fare
come ci pare, ma semplicemente fare la volonta di Dio. Ma questa, quando la coscienza & adeguata,
corrisponde alla nostra stessa volonta d'essere.

k% k

Kempis: “Questo é il legame che, al massimo, le relazioni umane costituiscono; e se anche e un legame che,
in ultima analisi, lascia sempre gli esseri uno diviso dall'altro, e ugualmente capace di operare quel miracolo
che é I'ampliarsi del sentire individuale, perché facendo cadere le limitazioni che distanziano i sentire ne
innesca la comunione. Immaginate quale miracolo sia capace di operare sugli esseri un'unione diretta dei
sentire, dato appunto che I'unione, il contatto indiretto e gia capace di far cadere le limitazioni, individuali,
cioé e capace di trasformare gli esseri .La sequenza é questa: caduta delle limitazioni, nascere di sentire



diversi dagli originari ed equipollenti, comunione dei sentire equipollenti, manifestarsi del diverso sentire, di
un sentire piti ampio. Dopo di che il ciclo inizia nuovamente.”

* %

Le relazioni umane sono importanti, perché e tramite esse che si ampliano i sentire individuali attraverso la
caduta delle limitazioni, che li rendono diversi ed apparentemente separati. Quando i sentire raggiungono
lo stesso grado d'evoluzione, cioé sono equipollenti, ovvero hanno le stesse limitazioni, ma
differentemente distribuite, si affacciano alla possibilita di divenire un unico sentire, che li comprenda
perché li ha in sé, ma nel contempo li trascenda. Questo avverra con il superamento della limitazione che li
diversifica nella sequenza della loro successione.

Kempis: “Come ho detto, la caduta delle limitazioni dei sentire di poco ampiezza- per esempio, degli uomini
- avviene vivendo nei mondi della percezione. Ma lasciata la ruota delle nascite e delle morti, nel piano di
esistenza dei sentire che cos'é che si sostituisce agli stimoli dei mondi della percezione per determinare la
caduta delle limitazioni del sentire ? Per rispondere a questa domanda, innanzi tutto, bisogna ricordare che
il frazionamento del Sentire Assoluto - che é appunto all'origine dei sentire relativi, limitati - non é reale ma
virtuale. Se cosi non fosse il Tutto sarebbe smembrato: ma, quel che pit importa, nulla vi sarebbe di
Assoluto. Il Tutto sarebbe una «quantita di relativi». Dire che il frazionamento é virtuale significa dire che le
limitazioni che creano i sentire relativi sono costruite per la reciproca elisione; significa dire che ciascun
sentire relativo, limitato, é indissolubilmente legato all'altro tanto da costruire un sol tutto in realta
inscindibile. Aiutatevi a capire con un'immagine mentale: pensate a quei giochi di pazienza in cui si deve
ricostruire un'immagine scomposta in tanti piccoli tasselli, I'uno diverso dall'altro. | tasselli sono fatti in
modo da incastrarsi perfettamente e comporre I'immagine. Cosi, I'insieme del modo del sentire & un sol o
tutto in cui i singoli sentire tali sono perché cosi si sentono, ma non perché cosi siano. In altre parole: il
sentire relativo, limitato, tale e perché tale si sente; percio il destino, il fine, il tendere del sentire limitato
non puo che essere quello di manifestare le vera struttura, il vero stato d'essere del mondo del sentire:
l'unita dell'Uno inscindibile.”

kkk

E abbastanza comprensibile, come sui tre piani del mondo della percezione, il sentire acquisti una sempre
maggiore consapevolezza mediante I'esperienza che fa, creando le varie situazioni cosmiche a lui
necessarie, arrivando cosi a superare le limitazioni piu grossolane. Ma ci si pud domandare: Quando il
sentire & divenuto abbastanza ampio, al punto che ha superato l'illusione della dualita e le limitazioni sono
molto ridotte, cioé siamo nella condizione del cosi detto "Santo". Qual € il mezzo che induce il sentire di
coscienza ad eliminarle completamente, realizzando cosi la Realta Assoluta? La risposta del Maestro Kempis
e che non bisogna dimenticare che la separazione non ¢ reale, ma solo virtuale, perché dovuta alle
limitazioni che ancora permangono. Alla fine, pero, i sentire, mediante reciproche e graduali identificazioni,
dovute all'essere indissolubilmente fra loro legati, supereranno anche le limitazioni piu sottili, acquisendola
coscienza di essere un’Unica Vera Realta.

Kempis: “Se si puo capire questo, allora quello che puo apparire incomprensibile non e " ad opera di che
cosa avvengono le fusioni dei sentire allorché non vi sono gli stimoli dei mondi della percezione", ma

1

piuttosto " perché mai nei sentire limitati le fusioni, per avvenire, devono essere stimolate". Infatti, se i

sentire in realta compongono un sol tutto, sentirsi uno col Tutto non pud che essere il naturale epilogo di

5



ogni sentire. Certo che, inizialmente, quando il sentire é solo "coscienza d'essere", le unioni possono
avvenire solo ampliando i sentire stessi, cioé annullando le limitazioni attraverso stimolazioni; ma poi le
comunioni avvengono spontaneamente. Vedete, una similitudine si puo trovare nelle reazioni nucleari per
fusione, in cui i nuclei atomici si fondono sviluppando una grande quantita di energia calorica, fra l'altro. La
reazione, per iniziare, necessita di un'altissima temperatura, temperatura che poi é mantenuta dallo
sprigionarsi dell'energia calorica, prodotto della reazione. In sostanza la reazione, per iniziare, ha bisogno di
un innesco e poi continua spontaneamente.”

kkk

Il Maestro Kempis adesso spiega piu dettagliatamente le modalita inerenti al superamento delle limitazioni.
All'inizio del processo evolutivo, quando i sentire sono molto limitati, € necessario un innesco per superare
I'inerzia che i sentire hanno in ragione della loro limitatezza. Il binomio dolore-piacere & praticamente
guesto innesco, su di esso fa il suo gioco la legge del karma. Abbiamo in tal caso un determinismo quasi
completo, man mano che le limitazioni attenuano la loro influenza si crea una situazione di semiliberta.
Questa ¢ la fase dell'evoluzione nella quale compaiono le varianti. Poi non ce ne sara piu bisogno, la liberta
diverra completa. Questa, consiste, per il sentire, nell'identificarsi con la volonta di Dio, che consegue al
fatto che ciascun sentire sempre meno si sente separato, ma piu identificato con Dio Stesso e percid unito
agli altri sentire. La fusione & ora realizzata, e l'energia che ne perviene diviene elevatissima per
|'evoluzione umana ed incommensurabile.

Kempis: “L'essere strettamente legato I'uno all'altro é talmente natura intrinseca del sentire relativo che,
allorquando le virtuali limitazioni sono tante da farne solo dei sentirsi d'essere - cioé qualcosa che non

aspira ad essere unito a qualcos'altro - cessa il virtuale frazionamento: il sentire ha raggiunto le massime
limitazioni possibili: sono cosi creati gli atomi di sentire, I'emanazione é al suo culmine, inizia l'epopea del
sentire relativo che, di fusione in fusione, trovera nel proprio identificarsi in Dio la propria Realta, la propria
vera esistenza. E non puo essere diversamente, perché che cosa puo esserci di piu bello, dolce, felice, se non
la comunione con I'oggetto del proprio amore ? Che cosa puo esserci di piti nobile che anelare di unirsi agli
altri? Capire sentire che gli altri sono parte del proprio unico essere, amarli tanto da anelarne la comunione?
Se, nonostante tutto quello che diciamo, rifiutate questi concetti perché non potete concepire di entrare in
comunione coi vostri simili, allora, permettetemi, vi compiango, perché cio significa che non avete mai
provato il vero amore, che non sapete amare!”

k% k

La conclusione della comunicazione &€ come sempre mistica ed anche questa volta discende direttamente
dal piano della ragione. La struttura dell'Esistente, come esposta dal Maestro, & quella di una realta, la cui
logica non ammette deviazioni e fughe dell'io contestatrici. Tutto € uno, non se ne esce, capire questo e
capire I'amore. Ma capirlo non vuol dire esserlo e viverlo. Per questo non basta la consapevolezza alla quale
si puod giungere grazie all'insegnamento di Kempis. | Maestri del Cerchio lo sanno bene, per questo hanno
indicato, tramite il Maestro Claudio, anche un altro tipo di consapevolezza, quella che puo venire
nell'intimo di ognuno dal porre attenzione alle motivazioni delle nostre azioni nella vita. Da cid discende
I'importanza ed il grande valore di ogni esperienza.



