
1 
 

Sensibilizzarsi ai problemi degli altri 

                                           Brano tratto dal libro “ESSERE E DIVENIRE”,1 p. 242 

 

FRATELLO ORIENTALE: 

“Salve, fratello caro, salve! 

Nel meraviglioso mondo manifestato tutto ha ragione di esistere e tutto, perciò, può essere oggetto 

di riflessione, di meditazione. Così, fratello caro, c’è un motivo anche alla possibilità che tu hai di 

osservare la vita dei tuoi fratelli, che non è certo quello di venire a sapere notizie che riguardano la 

loro persona per soddisfare una tua eventuale curiosità da colmare, né quella di condannarli. 

Sovente, invece, guardi la loro vita per sapere le loro vicissitudini o, peggio ancora, per trovarvi 

occasioni di critica. Eppure basterebbe che ti analizzassi con sincerità e scopriresti che molti dei 

difetti che vedi nei tuoi fratelli sono anche in te, e quelli che non vi sono, probabilmente si 

manifesterebbero se tu fossi posto nelle stesse condizioni in cui sono posti quelli che critichi. La 

ragione per cui tu puoi osservare la vita dei tuoi fratelli ha un fine costruttivo: rappresenta la 

possibilità che ti è data di sensibilizzarti ai loro problemi, che sono problemi non tanto estranei alla 

tua vita, dal momento che riguardano la condizione di esistenza umana, e perciò la tua condizione 

di esistenza. Fratello caro, ciò che al presente non ti tocca può toccarti nell’istante successivo, e lo 

scopo per cui ti accade è proprio quello di immergerti nella situazione verso la quale non ti sei mai 

sensibilizzato e che spontaneamente non hai mai voluto comprendere. Rifletti su queste parole e 

convieni che i problemi degli altri molto spesso ti lasciano indifferente quando addirittura non ti 

recano contentezza perché capitano a chi ti ha fatto un torto. All’esterno della situazione vissuta da 

altri, come ti è facile sentenziare, pronunciare giudizi che non tengono conto dello stato d’animo di 

chi si trova ad essere protagonista di quelle situazioni! Lo scopo della vita è quello di donare 

coscienza, e si è tanto più coscienti quanto più si riesce a compenetrarsi dei problemi degli altri. Se 

il fine della vita è quello di allargare la coscienza, indirizzati volontariamente verso questo fine; non 

chiuderti, con una facile e insensibile critica, all’esperienza dei tuoi simili, ma partecipavi nell’intimo 

del tuo essere; non attendere che gli eventi ti costringano a scoprire – ponendoti in analoghe 

situazioni – le angosce, le frustrazioni, le ingiustizie subite dai tuoi fratelli. Comprendi che quella che 

compiono è un’esperienza a loro necessaria ma al tempo stesso scoprila, riproducila in te stesso in 

tutti i suoi aspetti. Molto spesso ognuno è così immerso nella sua situazione che perde il senso delle 

proporzioni di ciò che gli accade e di ciò che fa; egli, allora, è esasperato e non si cura di ciò che fa 

patire a chi gli è vicino, sembrandogli che il suo posto sia il centro del mondo e che gli altri, nei suoi 

confronti, abbiano solo doveri. Quando cogli una tale esasperazione nei tuoi fratelli, osserva come 

si giunga a certi eccessi perché si da valore a cose che non ne hanno, perché chi riceve delle 

meschinità si pone sullo stesso piano di chi ne è l’autore; perché dentro, nell’intimo, c’è il vuoto. 

Fratello caro, osserva quanto i sistemi di comunicazione della società nella quale vivi ravvicinino gli 

 
1 ESSERE E DIVENIRE NELL’INSEGNAMENTO DI DALI E DEL FRATELLO ORIENTALE. Scuola del Cerchio Firenze 77, (a cura 
di Vitaliano Bilotta). Roma: Edizioni Mediterranee, 1998. 



2 
 

uomini, ma nota come al superamento dello spazio non corrisponda un avvicinamento umano-

affettivo. Anzi, ognuno si concentra sulla propria vita, sui propri problemi e prova indifferenza per 

le pene degli altri; quanto più si angoscia per i propri problemi, tanto più gli risultano estranei quegli 

degli altri. Se tu sei in uno stato d’animo di esasperazione per le difficoltà che incontri nella tua vita, 

concentrati sulla vita degli altri che come te sono in difficoltà; ti sarà di grande aiuto, ti aiuterà a 

ridimensionare ciò che ti accade, a capire che la situazione che ciascuno sperimenta è un insieme di 

momenti gradevoli e sgradevoli. Ma, come non si può separare la causa dall’effetto, così in una 

situazione non si possono assaporare solo gli aspetti piacevoli e illudersi di evitare gli spiacevoli, 

perché gli uni e gli altri contribuiscono a dare il succo dell’esperienza. Questo veramente è un modo 

valido di imparare dai tuoi fratelli, questo è il massimo che tu puoi trarre dalle loro esperienze; ma 

soprattutto, concentrandoti sulla loro vita, ognuno di loro può esserti fonte di insegnamento. Non 

fare come coloro che si mettono alla ricerca di un maestro che risolva i loro problemi esistenziali, 

che possa aprire le vie del cielo, e quando hanno trovato qualcuno che corrisponde al loro ideale di 

guida, lo adorano come se fosse un’incarnazione della divinità e interpretano ogni sua parola come 

se fosse un oracolo pronunciato nei loro confronti, dopo di che gioiscono perché hanno avuto la 

prova che la divinità li ha degnati della sua attenzione e li tiene in particolare considerazione. Sempre 

il divino degna della sua attenzione ognuno; è come se ciascuno fosse la sua unica creatura, perché 

essendo ciascuno essere senza eguale in tutto l’insieme dei Cosmi esistenti, è l’unico ad esistere 

come è. Capisco, fratello caro, il tuo bisogno di avere la prova che Dio ti ama, per trovare così quella 

sicurezza che ti manca, che può toglierti la paura del futuro e del nuovo e che vai cercando alla 

ricerca di maestri e guide; però non fare come coloro che vogliono illudersi, vedere realizzato il loro 

desiderio, e allora interpretano la realtà in modo che essa sembra quale la vorrebbero. Sii 

consapevole che ogni uomo, per quanto tu lo possa considerare evoluto e per quanto evoluto possa 

essere, è incarnato per imparare qualcosa; ciò non significa che non possa insegnare qualcosa ad 

altri, o per loro essere di insegnamento, però può farlo né più né meno come ogni altro uomo, 

perché il segreto dell’insegnamento – in Verità – è il segreto dell’apprendimento. Così, fratello caro, 

tutti possono insegnare nella misura in cui da tutti si può apprendere. Certo, coloro che riescono a 

convincerti che sono incarnazione del Divino, che sono sulla Terra per il bene dell’umanità, per 

portare alla conoscenza degli “eletti” verità importantissime, ti predispongono meglio, meglio 

catturano la tua attenzione di quanto possa fare il tuo vicino di casa, che tu pensi abbia la tua stessa 

levatura spirituale. Però un simile innamoramento si trasforma in amara delusione quando, alla 

figura idealizzata, scappano evidenti i lati umani che male si conciliano con la vantata o creduta 

natura divina. Allora, fratello caro, non si ha l’umiltà di riconoscere il proprio errore di valutazione e 

si finisce per non credere più, e non solo nella persona che si era esaltata, ma non credere più 

neppure in un significato spirituale della vita. Ciò sarebbe poco se fosse il prezzo da pagare per 

sottrarsi all’influenza di certi sedicenti maestri o guide che cercano di distoglierti, o che ti distolgono, 

dalla vita. Certo, essi non avrebbero potere su di te se tu stesso non fossi a cercare di evadere, di 

sfuggire a ciò che non puoi allontanare, perché è in te stesso. Ricordati, fratello caro, che tutto è in 

te : bene e male, felicità e dolore, vita e morte. Ciò che sembra capitarti dal mondo esterno, ha il 

potere di farti gioire e disperare solo se tu gli dai un simile potere. Se veramente tu fossi convinto 

che ogni essere è immerso nella Divinità, che Dio è esistenza assoluta, non guarderesti con paura il 

futuro, né con diffidenza il nuovo; non saresti trascinato tuo malgrado dagli avvenimenti della vita, 



3 
 

né ti preoccuperesti eccessivamente per cose che non sono essenziali o così drammatiche come tu 

le vedi. Fratello caro, non ti sto indirizzando alla superficialità, tutt’altro. Sto cercando di incitarti a 

ricercare l’equilibrio, pur sapendo che non è facile raggiungerlo.  Nell’intimo equilibrio è più facile 

non essere trascinati dalle suggestioni che l’ambiente e le persone immancabilmente esercitano su 

di te ed è importante che non ti lasci manovrare, strumentalizzare, che tu faccia le esperienze che 

tu desideri fare  e non quelle che altri ti hanno spinto a fare. Perciò è importante che le tue azioni 

siano sempre consone al tuo pensiero, alle tue opinioni, e soprattutto alle opinioni che siano 

veramente tue. Ai fini della costituzione della coscienza individuale, non fa differenza che tu vada 

incontro ad una esperienza perché sei stato suggestionato da qualcuno, oppure per una idea nata 

da te; infatti, anche nel primo  caso c’è un riscontro del tuo intimo essere, altrimenti non subiresti 

suggestioni di sorta; però colui che agisce per sua iniziativa rispetto a chi invece è manovrato, ha 

maggior determinazione ed è più vicino a comprendere di chi non ha idee sue. Fratello caro, ti 

auguro – ed è l’augurio più bello – che tu raggiunga l’intimo equilibrio e che gli eventi della vita non 

lo turbino, in modo che tu non venga distolto dal meditare su quanto osservi nel mondo che 

consideri esterno, sicché la tua meditazione allarghi i tuoi interessi al di là di te stesso e ti renda 

sensibile ai problemi dei tuoi fratelli, dandoti così quella coscienza che è la vera ricchezza di ogni 

essere.”  

OM MANI PADME AUM!   

 


