Dalla caduta delle limitazioni alla comunione degli esseri

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA,* pp. 263-272
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “La Realta oggettiva € la Realtd quale esiste in se stessa, al di la di come viene percepita, colta
dagli osservatori. La Realta oggettiva e, insomma, la vera qualita e condizione di esistenza di quanto
possiamo osservare; e, pitu ancora, data la nostra limitata possibilita di ricezione, la vera qualita e
condizione di esistenza di quanto esiste oltre I'osservabile. Se é vero, come é vero, che tutto quanto esiste
non puo essere staccato da Dio, altrimenti verrebbero meno i caratteri assoluti divini, ne discende che tutto
quanto esiste é parte integrante dell'esistenza di Dio, cioé di Dio stesso; anche se Dio é tutt'altra cosa dalla
parte, cosi come l'uomo é tutt'altra cosa dalla mano del suo corpo. Se dunque cio che osserviamo e pit
ancora cio che esiste al di la di come appare nella osservazione (sempre subordinata e dipendente dai mezzi
con cui si osserva) é la sostanza di Dio; e se la Realta oggettiva € la vera qualita condizione di cio che esiste
in sé, al di fuori dell'aspetto che assume nel processo di percezione, allora solo Dio é la Realta oggettiva. E
siccome Dio é I' Assoluto, I'unica Realta oggettiva é la Realta Assoluta. D'altro canto Dio, cioé la Realta
Assoluta, non puo essere sezionato, diviso in parti. Un osservatore é solo per la limitazione dei suoi mezzi di
osservazione che ne coglie una sola parte, ma Dio in Sé e un sol Tutto inscindibile. Cio che noi percepiamo e
osserviamo e tutt'altra cosa da come é in sé, da come é oggettivamente: é cioé soggettivo e non é assoluto,
e cioé relativo.”

kkk

La soggettivita della nostra percezione, determinata dalle limitazioni del sentire individuale di coscienza, ci
deve fare capire quanto lontana sia dalla Realta oggettiva la rappresentazione della realta che si manifesta
nelle nostre vite. Ci affanniamo con accanimento nelle problematiche che ci assalgono e non teniamo conto
di quanto illusorie esse siano. Ma non possiamo farne a meno, é piu forte di noi. Credo pero che proprio
questo continuo lavoro di necessita d'attaccamento, contrapposto all'esigenza imposta dalla Realta
ontologica dell'esistenza, esprima il significato dell'Essere, che & acquisizione di consapevolezza in tutte le
sue modalita, partendo dalla pil chiusa limitazione fino alla massima apertura, ovvero all'assenza completa
di ogni limite. Questo, in sintesi, & I'espressione del divino, nella sua manifestazione in questa coscienza
cosmica e forse anche nelle altre, anche se di queste niente si puo dire.

k% k

Kempis: “Cerchiamo di puntualizzare il significato di questi termini e, pit che dei termini, dei concetti.
Dicesi «soggettivo» cio che dipende dal soggetto, dal suo modo di percepire, di pensare e di essere; quindi la
verita soggettiva, che per l'interessato non € meno importante della oggettiva, puo esistere solo nel mondo
dei soggetti, ma dei soggetti dotati di percezione, cioé nei piani fisico, astrale, mentale. In questi piani la
realta che si conosce intanto non é assoluta perché é parziale, cioe é relativa, poi é soggettiva cioé legata al
modo di essere, alla personalita, alla psiche del soggetto conoscente. Si puo conoscere una verita relativa in
modo non soggettivo? Dicesi «relativo» cido che e in relazione con qualcosa; percio relativo si usa in
contrapposto ad Assoluto. Allora una realta puo essere relativa, cioé non assoluta, ma puo non essere
soggettiva; cioé puo essere considerata quale realta parziale al di fuori della percezione. Quindi una parte

L |E GRANDI VERITA RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



della Realta Assoluta, considerata in sé, senza il soggetto che la percepisca, sarebbe realta relativa. Ma
quale puo essere una realta parziale, avendo detto che la Realta é unica e che il dividere in parti deriva solo
dalla limitazione percettiva del soggetto osservatore? Se si esclude il soggetto, che ha una percezione
limitata della Realta, la Realta in sé é assoluta e quindi, se si esclude il soggetto, si esclude la parte e si

esclude la soggettivita, ma si esclude anche la relativita.”

kkk

Queste precisazioni tutto sommato didattiche hanno lo scopo d'introdurre al concetto del virtuale
frazionamento. E questa una concezione difficile da intuire, perché trascende la logica che si fonda sul
principio di "non contraddizione" che non consente all' Uno, essere anche i molti contemporaneamente.
Ma solo I'Uno & reale, mentre il molteplice e illusione. Su questo principio si basa |'essenza
dell'insegnamento del Cerchio, perché la visione del molteplice mondo, che crediamo reale ed oggettivo, &
la conseguenza delle limitazioni di una coscienza incapace d'andare oltre ad esse, e che trova, proprio nella
sua capacita di creare tale illusione, attraverso l'appalesamento, la possibilita di ampliare se stessa.

kkk

Kempis: “Il problema avrebbe un'impostazione differente se il soggetto avesse la possibilita di conoscere al
di fuori della propria soggettivita. E qua non mi riferisco alle conoscenze cosiddette oggettive della scienza
umana ma proprio ad una diversa possibilita di conoscenza, di unione fra soggetto ed oggetto che escluda
la percezione ed ogni altro intermediario: cioé una conoscenza che non si serva di simboli e immagini per
trasportare nella mente la realta del mondo in cui si vive ma che sia essere la Realta stessa. Questa sarebbe

la conoscenza piti vera, perché non sarebbe ricostruire la Realta nella propria mente servendosi di immagini
e simboli, cioé avendo un'idea della Realta, ma sarebbe conoscenza della cosa che scaturisce dall'essere la
cosa stessa. La forma di conoscenza per intuizione puo darvi un'idea di quelle che sono le conseguenze della
unione tra soggetto ed oggetto. Infatti, se la soggettivita nasce dalle caratteristiche personali, psichiche del
soggetto, con l'intuizione che esclude i mezzi di conoscenza inquinati da tali caratteristiche si ha una
conoscenza sempre relativa perché parziale e cioé di parte, ma non piu soggettiva.”

k% k

La percezione € la modalita di conoscenza che comunemente abbiamo sul piano fisico, conoscenza questa
che non puo che essere soggettiva, perché proviene dalla visione duale del sentire, conseguenza delle sue
limitazioni. La conoscenza comincia ad essere pil vicina al vero quando il sentire, acquisita un’ ampiezza
adeguata, passa all'identificazione. Cioe soggetto ed oggetto sono una cosa sola. Errore puo esserci ancora,
perché l'identificazione avviene da parte di una realta parziale e quindi relativa, ma ora siamo ben piu vicini
alla cosa in sé, ossia siamo meno lontani dalla sostanza indiversificata, materia dell'Assoluto. Questa forma
di conoscenza e propria dei piani del sentire, mentre nel triplice mondo della percezione solo molto
raramente essa e possibile, ma bisogna stare bene attenti che non venga falsata, dalle quasi sempre
ingannevoli pulsioni del veicolo astrale.

Kempis: “In sostanza la divisione in parti della Realta Assoluta non e reale; avviene ad opera e dentro il
soggetto conoscente; il quale ha una conoscenza relativa e soggettiva se delimita la realta per effetto delle
limitazioni congenite nel processo di percezione; oppure ha una conoscenza relativa ma non soggettiva se
conosce al di la del processo di percezione. La conoscenza relativa-soggettiva é chiaramente depositata
nella mente, né potrebbe essere diversamente appartenendo essa ai mondi della percezione, delle immagini
e dei fenomeni. Mala conoscenza che significa «essere», cioé la conoscenza relativa e non soggettiva non



puo risiedere nella mente, la quale per sua stessa natura puo accogliere solo immagini. Dird per inciso che
anche nell'intuizione, conoscenza per contatto diretto, cio che si puo raccontare é la traduzione in parole, e

quindi in pensieri, della intuizione vera e propria. Dove puo essere contenuta una realta relativa ma non
soggettiva, cioé non colorata dalla personalita, se non nel mondo del sentire di coscienza?”

Il vero fulcro del Reale ¢ il sentire di coscienza, che se poco limitato non necessita di una percezione duale,
ma la sua evoluzione passa esclusivamente dalla sua creazione consapevolezza, che e tutta in lui. La
deformazione della Realta, dovuta alle limitazioni del sentire, trasforma la sostanza divina indifferenziata in
immagini parziali e relative. Mentre, quando le limitazioni costringono il sentire di coscienza alla percezione
duale, il sentire di coscienza si costruisce dei veicoli assai piu densi rispetto al veicolo causale o anima.
Questi veicoli sono praticamente dei meccanismi, ed agiscono come tali. Le rappresentazioni che creano,
passano da strumenti, quali i sensi, privi di autonomia, che sono completamente dipendenti dagli archetipi
e dagli algoritmi che li hanno determinati. Ne deriva percio una falsa consapevolezza, il cui fondamento ¢é la
dualita.

Kempis: “Non lasciatevi ingannare dai termini: sentire puo sembrare quanto di pili soggettivo possa
esservi; ma quel sentire del quale vi parliamo é «essere»; é quel sentire che sussiste indipendentemente,
anzi domina gli stimoli provenienti dai mondi della percezione; é quel sentire che abbraccia in successione
realta sempre piti vaste. Ricordate sempre che non é la Realta che oggettivamente e suddivisa, costituita da
tante parti: é il sentire che sente in termini parziali, quindi relativi, la Realta in se stessa Assoluta. Quindi la
realta relativa-soggettiva é dei mondi della percezione - piano fisico, astrale e mentale -; la realta relativa é
del mondo del sentire di coscienza - piano akasico -; la Realta oggettiva é del mondo divino, del mondo

Assoluto. La realta oggettiva e dell'Uno; la realta relativa e relativa - soggettiva sono della molteplicita.
L'Uno contiene la molteplicita, quindi essere Uno_significa sentire la molteplicita come un sol Tutto

inscindibile, significa percio essere Tutto, ed essere Tutto significa trascendere la relativita e la soggettivita.”

k% k

Il Maestro Kempis spiega cosa lui intende per Sentire. Per le Guide del Cerchio Firenze 77 il Sentire e
Coscienza. Tutto cid che esiste & coscienza o, in quanto soggetto attivo o come prodotto dalla stessa, la
quale nella sua essenza € unitaria ed unica, ma nella sua modalita d'esprimersi si fraziona, sia pure
virtualmente, perché & lei che si ritiene tale. Da li si origina l'illusione nella quale viviamo. Che vista dall'alto,
ovvero dall'Uno, & oggettiva perché assoluta, mentre dal basso, cioe partendo dalla massima limitazione, &
molteplice, relativa-soggettiva da prima, soltanto relativa poi, quando il grado di limitazioni diviene minore,
per effetto di fusioni, che gradualmente riducono la molteplicita ad unita.

Kempis: “Noi affermiamo che la consapevolezza di esistere comune ad ogni essere, dal mondo della
molteplicita alimentata ed alimentando sentire sempre piti ampi si riconosce nell'unico sentire: nella
consapevolezza assoluta che comprende ogni consapevolezza, ogni sentire. La successione dei sentire ha
termine col sentire che trascende la relativita e la soggettivita perché é sentire-essere tutto, ma niente in
particolare. Questo «essere tutto» come si puo intendere? Aiutiamoci nella comprensione limitando le
nostre considerazioni allo stato di essere di coscienza cosmica. Come sapete, la coscienza cosmica é la

massima espressione del sentire cosmico, che precede immediatamente la coscienza assoluta. La coscienza
cosmica abbraccia, perché é, l'intera Realta cosmica. Ogni essere del Cosmo ha, al vertice della sua



esistenza, la coscienza cosmica. Cio significa che quella consapevolezza di esistere che unisce tanti sentire
sempre piu ampi e diversi, si da farli apparire come un solo essere che modifica il suo sentire, sfocia in uno

stato di coscienza in cui l'intera Realta cosmica e simultaneamente presente. Ogni essere, che sembra avere

un sentire che si modifica, a ben vedere é costituito da tanti sentire sempre piu_ ampi, ognuno dei quali é

contenuto dal successivo e l'ultimo dei quali li contiene per ampiezza, tutti.”

kkk

La rappresentazione della realta che qui viene fatta e discreta ovvero granulare. Si tratta di una successione
di stati di coscienza, come una matriosca russa, contenuti I'uno nell'altro, il cui vertice & la coscienza
cosmica, espressione della prima limitazione della Coscienza Assoluta. Tutti i sentire che in essa sono
contenuti sono come colorati da questa limitazione, che i Maestri chiamano anche modulo fondamentale
del cosmo. Naturalmente ogni altro cosmo nell'Assoluto, avendo una sua specifica limitazione, ha un suo
modulo. Da cid I'impossibilita di passare, per un osservatore, da un cosmo ad un altro. E come se ci si
trovasse davanti a nazioni con linguaggi completamente diversi. | cosmi poi trovano la loro fusione
nell'Assoluto, la Cui trascendenza, rispetto ai cosmi stessi, rende la Sua consapevolezza, quale espressione
della Coscienza Assoluta, onnicomprensiva e totale. Questa rappresentazione della Realta, mentre da un
lato responsabilizza ognuno, dall'altro fa sentire effimera la sua creazione-percezione, per cui,
|'attaccamento che la pervade sfuma lentamente, perché ne viene intuita la vacuita.

kkk

Kempis: “Ma tutti quali? Tutti quelli che, legati dalla consapevolezza di esistere, creano idealmente l'essere
che sente, oppure tutti i sentire di tutti gli esseri? Se la coscienza cosmica é l'intera Realta cosmica, é chiaro

che la coscienza cosmica contiene, perché é costituita da, tutti i sentire di tutti gli esseri del Cosmo. E come

potrebbe essere possibile cio se la coscienza cosmica non fosse «una»?, cioeé se tutte le varie consapevolezze
di esistere che originano tutti gli esseri del Cosmo non confluissero, non si congiungessero fino alla
Comunione totale ? Si, tutti i fiumi di coscienza di esistere che alimentano e sono alimentati da sentire
individuali sempre piti ampi, confluiscono alla fine nell'oceano della coscienza cosmica in cui _ogni

individualita é arricchita dalle esperienze dei sentire delle altre a tal punto da essere una sola individualita,

un solo essere, quindi. Cio che nasce come molteplice e diviso ha la sua radice, la sua vera condizione di

esistenza nell'unita, nell'unione: il miracolo dell'unione. Ciascun essere che nasce, sperimentando, essendo
una sola parte del Cosmo, giunge a identificarsi, ad essere I'intera Realta cosmica.”

Il Maestro Kempis parla della fusione. Concetto questo assai difficile da capire veramente. Lo si puo
accettare con la ragione, ma la personalita, ovvero l'io, fa fatica a farlo proprio. Solo I'anima, grazie al suo
potere dialettico, che permette l'intuizione, lo comprende. La rappresentazione, che abbiamo del mondo
circostante, si basa sul divenire e sulla molteplicita. Passato, presente e futuro continuamente ci
condizionano, come pure le innumerevoli situazioni, che si presentano alla nostra percezione. | Maestri le
hanno paragonate ai fotogrammi di una pellicola cinematografica. Rendersi conto che sono Ii nell' Eterno
Presente, € assai arduo, ma ancora piu difficile € pensare queste situazioni, quali espressione di un'unica
fonte a sua volta proveniente da una sola Sorgente d'infinita ampiezza e luminosita. In fondo & questa
I'immagine di Dio che loro ci danno, anche se forse puo essere troppo riduttivo vedere la questione in
questi termini.

k% k



Kempis: “/l sentire di un essere A, unendosi al sentire di un essere B, da luogo ad un sentire-essere C in cui si
assommano e si trascendono le esperienze di A e di B. Il sentire-essere C é tanto l'essere A quanto I'essere B.
Il sentire C rappresenta l'identificazione, il riconoscersi di A con B e di B con A. E se C fosse l'intera Realta
cosmica, tanto l'essere A che I'essere B la raggiungerebbero pur essendo nati come parte di quella Realta.
Con parole piu esatte potremmo dire: la consapevolezza di esistere che alimenta ed é alimentata dal sentire
A, cosi come quella del sentire B, sfocia in un sentire, e lo alimenta, in cui tanto la realta A quanto la realta B
sono egualmente presenti e sentite; percio non un annientamento di A o di B, ma un arricchimento di
entrambi. Soffermiamoci su questa Verita che non pud essere accettata tacitamente da chi si crede cosi
perfetto da ritenersi meritevole di rimanere come é. Chi considera gli altri esseri a lui inferiori non potra mai
non provare repulsione all'idea d'entrare in comunione con qualcuno. Per fortuna tali atteggiamenti sono
frutto della mente cosicché, quando la mente non c'é piti, I'essere non é piu condizionato e, se pure non
assoluto, per una legge naturale di armonia e di cooperazione cerca l'abbraccio degli esseri che hanno un
sentire al suo equipollente.”

k% k

La mente inferiore, che e sostenuta dal principio d'individualizzazione e soprattutto dall'io, ha in sé gli
aspetti della personalita, che si esprimono nella vita ordinaria con maggiore e minore forza a seconda se le
limitazioni della coscienza sono pilt o meno attive. In altre parole, quando I'anima, o meglio il sentire di
coscienza € ampio. Il sentire in senso lato, che & manifestazione della struttura dei veicoli inferiori, viene
governato dall'anima, altrimenti prevalgono i condizionamenti fisici, astrali e mentali dominati dalle
immagini karmiche, che sono file prodotti dalle esperienze delle vite precedenti, tali da subordinare il
funzionamento meccanico dei corpi del mondo della percezione. Cosi accade che un io molto forte non
accetta I'annullamento prodotto dalla fusione con un altro sentire di coscienza, che lui giudica diverso da
sé. Ma quando la mente inferiore cessa d'esistere, anche l'io si annulla. Allora € solo il sentire di coscienza
che prevale g, I'unione con un sentire equipollente, viene vissuta come una Benedizione della Vita.

k% k

Kempis: “Questo non significa che le fusioni del sentire, le comunioni degli esseri non avvengano anche a
livello umano. La mente si abbandona anche fra un'incarnazione e I'altra, non solo dopo lasciata la ruota
delle nascite e delle morti. La riprova della comunione di sentire a livello umano si ha dal fatto che gli uomini

evoluti sono in numero inferiore agli inevoluti e cio proprio perché i sentire meno limitati sono per una legge

matematica meno di quelli limitati. Siccome ad ogni sentire corrisponde un individuo, ci sono meno individui

evoluti che inevoluti. E pensare che é tanto logico che il naturale destino di ogni essere sia la comunione! Se

le cellule fossero rimaste indipendenti, autonome nella loro esistenza; se la natura non le avesse condotte
alla reciproca cooperazione, interazione, non si sarebbero mai costituiti gli organismi con tutte le loro
meravigliose possibilita di azione e di espressione. Il corpo di un uomo é il risultato della cooperazione di
miliardi di cellule, di singole entita che in se stesse non hanno neppure la millesima parte delle possibilita
che ha l'organismo da esse costituito. E per quale motivo cosi non dovrebbe essere per la coscienza? Perché
il sentire di coscienza di un uomo non dovrebbe essere il risultato e I'aggregazione, la comunione di piti

atomi di sentire? Quel sentire cosi sottile e complesso che é capace di indirizzare I'azione dell'umano in

senso contrario a quelli che sono gli istinti naturali? quel sentire che vince la razionalita, a sua volta
vincitrice della forza bruta, perché il sentire di coscienza induce l'individuo a comportarsi contro il suo stesso

\

interesse personale, «suprema ratio» della vita individuale ? Quel sentire che anche per i materialisti é
I'espressione pit alta, piti nobile che la natura puo raggiungere perché e come potrebbe essere cosi
complesso se non fosse il risultato, la sintesi di una molteplicita?”



% %k %k

La fusione dei sentire, che conduce all'Unita Assoluta, € un processo, che c'e in natura a qualunque livello la
si consideri. Non dovrebbe essere difficile capirla ed in parte accettarla anche da un materialista, perché
avviene continuamente in ogni organismo biologico. L'evidenza che si ha & molto palese nell'ambito del
piano fisico, assai meno la si vede man mano che i piani d'esistenza si fanno piu sottili. Difficile & accettarla
nel piano mentale inferiore, dove l'io fa da padrone e con fatica rinuncia al suo fondamento d'esistere, ma
anche sul piano dell'anima, per quel poco che possiamo intuire di questo piano, il senso d'individualita non
molla la presa. Proviamo allora a fare uno sforzo d'intuizione-immaginazione e prefiguriamoci il piano dello
Spirito. Allora vedremo che [i il senso dell'unita prende consistenza e, le argomentazioni che i Maestri
danno a sostegno della concezione delle fusioni, ci appariranno non soltanto logicamente accettabili, ma
interiormente condivisibili. Qui siamo nella dimensione della mistica, infatti i Maestri dopo avere usato la
logica, quale strumento principe per la nostra attuale cultura, non disdegnano di servirsi del cuore.

kkk

Kempis: “Questo pensiero vi spaventa perché concepite la comunione di due esseri come la fine di uno dei
due; e cio é un errore, come lo stesso concetto di essere. Ripeto:_non esiste l'essere che sente ma esistono

tanti sentire che, legati I'uno all'altro per successione logica, creano l'illusione dell'essere che sente. Ebbene,

questo sentire che nella sua definizione pit semplice ed universale possiamo chiamare «coscienza di
esistere», non viene mai meno. Questo e importante. Che importa poi se la coscienza di esistere, il vostro
attuale sentire di coscienza sia la conseguenza logica di altri numerosi sentire e se questi siano raffigurabili
dislocati in senso verticale o in senso orizzontale? In una convenzionale scala dello spazio-tempo? Certo é
che il vostro attuale sentire € sempre la premessa logica di un altro piti ampio percio, qualunque sia la
struttura del sentire, la coscienza d'esistere e quindi l'esistenza non viene mai meno.”

La coscienza d'esistere & la nostra essenza. Su di essa scivolano tanti istanti di sentire logicamente collegati,
che danno la rappresentazione di uno spazio-tempo in divenire, ma nella Realta appartenenti ad un Eterno-
Presente, che li ha in sé, ed esprimenti le infinite possibilita del Sentire Assoluto. Se questa concezione
diviene nostra continua consapevolezza, si apre in noi una finestra di Luce, che ci proietta nella dimensione
dell'lsolamento o Kaivalya, come viene chiamato dagli orientali, che consiste si nell'immersione nella vita,
ma senza attaccamento, perché sostenuto da perfetto distacco, od azione disgiunta dai frutti, quale il Dio
Krishna insegna al principe Arjuna nel poema Bhagavad-Gita.

Kempis: “Soffermatevi sulla vostra repulsione ad ammettere che il vostro attuale sentire sia una
molteplicita costituita da tante esistenze. Anche se non lo si ricorda, generalmente non si hanno difficolta ad
ammettere che si possono avere avute vite, in forma umana, precedenti I'attuale. La certezza di questo
fatto, tuttavia, si ha solo se si ha il ricordo di quelle esistenze; eppure come altre volte ho detto, il ricordo é
una garanzia di poco affidamento. Se ritornasse il ricordo di quelle esistenze, che cosa accadrebbe?
Ricordereste la vita di personaggi che collochereste in certe epoche storiche; ma collocare questi personaggi
nella cronologia storica sarebbe un fatto possibile grazie alla vostra attuale cultura, che conosce la
successione degli eventi storici nei tempi; in effetti tale collocazione potrebbe non avvenire e le cose non
cambierebbero. Intendo dire che l'evoluzione non é un effetto del trascorrere del tempo: il tempo,

oggettivamente, non trascorre affatto. L'evoluzione, semmai, é il retaggio della vita non importa dove e

quando ubicata, purché lo spazio-tempo dia I'ambiente adatto all'ampliamento della coscienza individuale.
Il fatto che un'ipotetica incarnazione al tempo della Rivoluzione francese sia successiva, nella cronologia, ad



una avvenuta nel Rinascimento, non ha alcuna importanza. A rigore ai fini dell'evoluzione individuale, é
importante che le due incarnazioni siano avvenute, non altro.”

kkk

Queste affermazioni sono decisamente rivoluzionarie per la nostra ordinaria percezione. Lo spazio-tempo
guale noi percepiamo é assai diverso da quello del piano akasico. Su quel piano & solo il sentire di coscienza
che da corpo allo spazio-tempo e la legge, che governa i sentire, regola secondo una ferrea logica la loro
posizione spazio-temporale in rapporto al grado di evoluzione, ovvero |'ampiezza della consapevolezza che
li sostiene. Secondo le modalita della mente, saremmo portati a considerare tutto l'insieme come un
divenire della coscienza in progressiva crescita, ma nella Realta descritta dai Maestri, esso & nella
dimensione dell' Eterno Presente, che come uno stupendo arazzo, ha un suo disegno ben definito ed
esprimente una delle infinite possibilita dell'Assoluto. Concepire la Realta in questi termini, sia pure
soltanto con gli strumenti del veicolo mentale, permette alla Luce dell'anima di fare sentire la sua forza,
allora la Vita diviene un grande respiro sostenuto da continua consapevolezza. Questa & una delle stupende
esperienze alle quali conducono gli insegnamenti del Cerchio.

Kempis: “Voi siete invece disposti ad ammettere una pluralita di esistenze purché bene ordinata in
successione nel tempo, cosicché il filo del vostro io sia ben seguibile e distinto, perché avete una sbagliata
concezione dell'essere e dell'esistenza. Ma per quale motivo il filo della vostra individualita non puo cucire

vite collocate neqli stessi tempi, dato che il tempo e lo spazio sono fattori relativi? Se e la contemporaneita

che vi impedisce di ammetterlo, sappiate che la vera contemporaneita é quella del sentire; la quale puo

rendere contemporanei il primo "homo sapiens" di migliaia di anni fa con un selvaggio dell'Amazzonia di
0ggi, cosi come possono essere distanti di migliaia d'anni d'evoluzione una madre e suo figlio. A voi la
contemporaneita complica la comprensione della molteplicita delle esistenze, quale ve la sto illustrando,
perché pensate alla possibilita teorica dell'incontro di due individui che appartengono alla stessa
individualita. Ma ditemi:_perché le incarnazioni non potrebbero essere cronologicamente contemporanee,

dato che il tempo non e oggettivo? Solo i sentire analoghi sono simultanei, percio se fra l'intervistato e

l'intervistatore vi fosse una diversa qualita di sentire ossia non vi fosse simultaneita di sentire, potrebbe

benissimo darsi che le due personalita dell'intervistato e dell'intervistatore appartenessero alla stessa

individualita; percio in un certo senso, quell'essere colloquierebbe con se stesso. Che c'e di strano? Se la

coscienza cosmica € Una, tutti in fondo facciamo parte di quell'Unico Essere e per quante creature possiamo

incontrare incontreremo sempre noi stessi: una parte del nostro vero essere.”

Il punto di vista dal quale parlano i Maestri € quello del sentire. La contemporaneita nella loro dimensione &
quella data dal grado d'evoluzione della coscienza. Nella nostra dimensione la contemporaneita e percepita
secondo i fotogrammi dello spazio-tempo del piano fisico, quindi non ci deve apparire strano che un
intervistatore possa dialogare con se stesso, naturalmente quale esempio limite. Cosa ne possiamo trarre
come insegnamento per noi, che si rifletta sulla nostra vita ed in modo particolare sul comportamento? E
difficile dire, perché l'effetto, che ne pud derivare, non pud che essere soggettivo. Cioé ognuno potra
parlare soltanto per se stesso. Personalmente ritengo che I'attaccamento, che ci lega al vissuto quotidiano,
subisca un discreto allentamento, non possiamo pil vedere le esperienze, che ci prendono spesso in modo
coinvolgente, con la solita angosciosa avidita, rabbia, paura od altra emozione, ma, da attori di un film, al
quale partecipiamo, ci trasformiamo in spettatori che, anche se in parte emotivamente presi, sanno bene



che si tratta soltanto di una rappresentazione, impressa in una bobina di celluloide, come i fotogrammi, sia
pure da noi creati, sono stampati immutabili ed eterni nell'eterno Essere della Coscienza Cosmica.

kkk

Kempis: “Vi diro di piti e poi cessero di scandalizzarvi. Perché sentire le due vite non puo essere simultaneo?
Forse che la visione dei due occhi é in successione I'una rispetto all'altra? Il fatto che ciascun occhio abbia
una sua visione esclude che entrambi possano far capo ad uno stesso centro ricettore ? E quel centro
ricettore non percepisce in egual modo le due visioni, pur realizzando una sua sintesi che le trascende? Per
quale motivo il vostro sentire attuale non dovrebbe o non potrebbe essere il centro ricettore di tanti altri
sentire singoli, appartenenti ad esseri dislocati nei loro spazi-tempi anche comuni ? Tuttavia c'é un principio,
una legge che ordina la manifestazione del sentire, ed é che sentire analoghi vibrano, si manifestano
simultaneamente; mentre sentire diversi si manifestano in successione, dal pit semplice al piti complesso. La
caduta di una limitazione origina sentire equipollenti, che percido entrano in comunione, che sono sempre
simultanei e possono appartenere ad individui che dividono lo stesso spazio tempo. Lo stesso tempo e lo

stesso spazio puo essere diviso fra individui che hanno un sentire non analogo: essi non sono simultanei

perché non entrano in comunione tuttavia l'uno dei due pud essere un sentire che, in qualita, contiene

l'altro, essere cioé il risultato di sentire analoghi all'altro.”

Il concetto relativo alla fusione fra sentire, non & molto facile da accettare e, se considerato con attenzione,
e sconvolgente. Si tratta di provare a sentirsi come una sintesi di tanti altri modi di essere, che crediamo gia
superati e a noi non piu appartenenti. Ma, grazie all'avere dentro questi vissuti, possiamo provare
accoglienza e compassione per coloro, i cui comportamenti e le cui vite altrimenti sarebbero inaccettabili.
Insieme a queste considerazioni va inoltre tenuto presente, che la nostra attuale percezione, é relativa allo
spazio-tempo del piano fisico, e che quindi questa realta, cosi vissuta, & completamente diversa da quella
del piano del sentire. Tutto questo rende il nostro approccio alla vita, completamente nuovo, direi quasi
rivoluzionario. Va comunque tenuto conto che questo insegnamento, espresso in questo modo cosi logico e
razionale, per sua stessa natura sempre sul piano della mente, quindi nella direzione della consapevolezza,
diverra coscienza acquisita, solo con la gradualita dell'esperienza.

k% k

Kempis: “Eccettuati gli atomi di sentire, ogni sentire € composito e contiene, per ampiezza, per qualitd,
tutti i sentire di cui é centro ricettore. In lui sono contenute le vite degli esseri che manifestarono i sentire
che li costituiscono; egli é tutti quegli esseri e nessuno di essi in particolare; quegli esseri in lui, non sono

annullati ma trovano la continuita della loro consapevolezza di esistere in quel sentire che li contiene tutti,
ricco delle esperienze di ciascuno; percio quel sentire non rappresenta una reciproca elisione degli esseri di
cui é centro ricettore, ma un loro reciproci arricchimento. Certo, questa Verita é incomprensibile per chi
pensa al suo essere futuro come alla continuazione di se stesso. Come se, a comunione avvenuta, egli
trovasse il ricordo dell'esistenza di altri esseri rimanendo pero lui il personaggio vero. Cio realmente sarebbe
la morte degli altri esseri; ma per fortuna non é cosi, il nostro futuro essere € un essere del tutto nuovo che é
tutti noima non é nessuno di noi in particolare; un essere in cui tutti noi ci riconosciamo, ci identifichiamo e
troviamo la vera continuita, la vera sopravvivenza, la piti vera esistenza.”

L'ostacolo che incontriamo a comprendere veramente queste considerazioni € dentro di noi, ovvero ¢ il
proprio io, che non vuole morire e per questo crede di farlo fondendosi con altri sentire. Esso non capisce



quanto, proprio dal suo annullamento, il sentire di coscienza, che lo sostiene, ricevera arricchimento. Cio
che si deve comprendere e che: quando le limitazioni vengono superate avviene lo scorrere dei sentire, che
secondo una logica ferrea, scivolano di fusione in fusione dal virtuale molteplice, nell'unita Reale, che tutto
contiene e trascende.

Kempis: “Una tale concezione della Realta, oltreché essere vera, fornisce una logica spiegazione
dell'altruismo; fa comprendere come I'amore agli altri non sia un irrazionale ed innaturale atteggiamento
dei mistici, ma piuttosto il naturale e logico sentire che ogni essere non puo che trovare, dato che la
completezza della propria esistenza sta solo nell'esistenza degli altri esseri. Allora, come si pud sentirsi
superiori, piti importanti degli altri, dal momento che ciascuno é indispensabile non tanto per la funzione
che ha nei confronti dei suoi simili quanto perché rappresenta un centro di sentire unico e insostituibile?

Tutti gli esseri sono egualmente importanti. Se anche tu fossi il sovrano dell'umanita non saresti piu
importante, dal punto di vista della manifestazione del sentire, del pili sconosciuto e isolato degli esseri.
Ogni sentire relativo, cosi prezioso ed unico, & un momento nella teoria dei sentire ognuno dei quali é eguale
solo a se stesso, cosicché nella dimensione del divenire e della molteplicita ciascun essere, essendo sempre
un sentire diverso, mai rimane identico a se stesso.”

Ogni sentire, in ogni suo istante, € una infinitesima parte del sentire Assoluto, ed & tale che se venisse
meno, lo stesso Assoluto ne verrebbe meno. Da cio ne deriva che ognuno € importante e lo € in eguale
misura. L'orgoglio e la presunzione dell'io subiscono cosi un colpo mortale. Sentirsi uniti al Tutto, parte
insostituibile del Tutto, appaga la nostra sete di esistenza, ma soprattutto il fatto che cio valga per ogni
sentire, che é intorno a noi, annienta ogni velleita di potere, di supremazia e di ricerca di privilegi. Essere
consapevoli di tutto cio, se ci ascoltiamo con distacco, pud suscitare in noi in un primo momento una certa
repulsione. L'io non vuole accettare di essere messo da parte, tanto piu I'annullamento. Ma se riusciamo ad
andare oltre il condizionamento dei veicoli del mondo della percezione, I'intuizione dell'anima apre con la
sua Luce un canale di comunicazione con la nostra Essenza, ovvero il sentire di coscienza. Allora la sua
natura divina fa sentire la sua voce, che superando il limite del virtuale frazionamento individuale, ci
identifica con la vera Realta, I'Uno Assoluto. Questa lezione, costruita su una lunga sequenza di
argomentazioni logiche, quindi mentali, ci conduce ad uno stato mistico, che le ulteriori parole dei Maestri
favoriscono con la forza della Loro capacita espressiva. Cosi termina la comunicazione del Maestro Kempis
alla quale e stato dato il titolo: " Dalla Caduta delle limitazioni alla comunione degli esseri."

Kempis: “Convinciamoci di cio; suscitiamo con la logica il corrispondente intimo sentire; rivolgiamoci al
vertice della comune esistenza per realizzare quel contatto che € comprensione -liberazione.

Si, Padre, la mia presunzione mi fa cieco della Tua grandezza, e della mia nullita, che vorrei, quale sono,
essere eterno. Penso di avere tante qualita da avere diritto di rimanere intatto eternamente come simulacro
della perfezione umana. L'essere diverso dagli altri non mi spinge a comprendere ciascuno, come me,
incompleto, ma mi fa sentire a loro superiore e meritevole della particolare Tua attenzione. Percio rifiuto
I'idea di entrare in comunione con loro.

Tutto questo, figlio mio, perché non ami. Quando dopo avere imparato a non uccidere, a non rubare, a non
desiderare la roba d'altri, a non rendere falsa testimonianza, a onorare il padre e la madre, a non fornicare,
a non desiderare la donna d'altri, a santificare le feste, a non nominare il Mio nome invano, a non avere



altro Dio fuori di me e percido a pormi sopra ogni cosa, quando tu, per amore, dimenticherai tutto cio, allora
amerai veramente di quell'amore che non conosce condizioni, timori, riserve; ed io ti diro:

Hai molto amato e molto ti é perdonato. Amando veramente, tu comprenderai che nulla pit ti importa di te
stesso e che la pit grande felicita é nella comunione con I'oggetto del tuo amore, scopo e coronamento

finale della tua esistenza."

kkk



