REALTA COME SOMMA DI SENTIRE

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA,! pp. 257-262
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Quando si agisce, o si chiede a qualcuno di fare o non fare qualcosa, si & sempre mossi da uno
scopo. Tutti i comportamenti dell'uomo sono determinati da un fine che si vuole raggiungere. Assai
raramente le azioni umane sono fine a se stesse, e, quando cio accade, si & nel campo del patologico.
Seguire uno scopo, tendere ad un fine, per I'uomo significa sempre mirare a raggiungere un vantaggio, un
guadagno in senso lato, ossia assecondare l'istinto egoistico. A questa regola I'uomo non si sottrae neppure
quando segue le norme morali, e questo lo abbiamo gia detto pil volte. Attenti quindi a dare la patente di
puro a chi condanna l'immoralita altrui .L'intenzione di chi stigmatizza pud essere tutt'altro che pura e
morale. Anche l'autorita che propugna la moralita non é aliena da un suo interesse, che puo essere quello di
conservare il potere e mantenere |'ordine sociale. Per questa ragione alcune regole cosiddette " morali "
sono profondamente diverse da una societa all'altra. Ma il vero comportamento morale, che deriva da una
natura acquisita e non da una disciplina imposta, ha una ragione che, piti che essere finalita, &€ motivazione;
ossia, piu che tendere a qualcosa é automatica conseguenza dell'avere compreso la realta. La vera morale,
se ancora morale si pud chiamare, non puo prescindere dalla conoscenza di come le cose sono realmente.”

L'importanza della conoscenza é chiaramente affermata in questa comunicazione, anche dal punto di vista
etico. Conoscere come veramente le cose stiano, per forza apre la porta al bene. | Greci, in particolare
Socrate, avevano ben capito tutto cid. Per questo un' equilibrata introspezione, che conduca alla
conoscenza di se stessi, € la via principale che la coscienza deve percorrere per ampliare se stessa. L'azione,
e il mezzo, che la vita mette a disposizione per fare emergere i limiti della coscienza, principalmente tramite
la legge di causa-effetto, ovvero la legge del Karma. Ma se |'attenzione prima e la consapevolezza dopo,
non sono avviati, entrera in azione il gioco della sofferenza, che cosi portera conoscenza, ma quanto tutto
questo poi potra costare! Purtroppo il cammino dell'umanita fino ad ora, in gran parte e stato fatto
secondo tale modalita e quindi e stato costellato da grande dolore.

Kempis: “Questo discorso sembrerebbe affermare I'importanza di conoscere e comprendere la realta per
essere nella vera morale. Ma, se cosi fosse, dovremmo dedurre che la religione che ha il piti alto numero di
fedeli dovrebbe essere quella vera. Non sarebbe ammissibile che la maggior parte degli uomini fosse esclusa
dalla conoscenza della vera religione, specialmente se l'ignoranza non dipendesse dalla volonta individuale.
In altre parole: o le religioni, le filosofie, le ideologie che hanno in assoluto il maggior numero di aderenti
sono quelle che riflettono la verita, oppure é un fatto trascurabile che I'uomo conosca come le cose sono
realmente. Non se ne esce. Tutto questo, naturalmente, ammettendo l'esistenza di Dio e di un fine a cui
tenda l'esistenza dell'uvomo. Ebbene, noi dopo aver affermato che il retto comportamento é fondato e
scaturisce dall'intima comprensione di una certa realta, ricordiamo l'altra nostra affermazione, pit volte
ripetuta e cioé che non é tanto importante conoscere la Verita, se la_non si vive, quanto _invece vivere,

sentire intimamente un'opinione qualunque. E questo perché la semplice conoscenza della Realta senza la

partecipazione, non matura tanto quanto vivere una fantasia.”

L |E GRANDI VERITA RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



% %k %k

Sembra che le parole di Kempis siano in contraddizione con quelle da lui appena precedentemente dette.
Ma la contraddizione é soltanto apparente, perché, quando il Maestro parla di conoscenza si riferisce alla
conoscenza logica, ovvero alla razionalita, quella si pud essere utile per un corretto comportamento, ma di
per sé non basta, pud non essere sufficiente in quanto prevalentemente patrimonio della mente, cio che
conta invece in assoluto & 'ampiezza del sentire di coscienza e questa la si acquisisce tramite I'esperienza. E
con essa che il sentire si mette in gioco, poi tramite gli effetti che si muovono, matura la consapevolezza
necessaria ad ampliare la coscienza stessa. E per questo che una convinzione anche sbagliata, ma
fortemente sentita, puo portare nuova coscienza, potremo dire che cio avviene per effetto della contrasto
degli opposti. L'evoluzione della coscienza avviene secondo un processo dialettico piu che logico, pur
restando la logica della non contraddizione un importante strumento per la comprensione.

. ¥

Kempis: “Cio é talmente vero che, fino ad un certo punto dell'evoluzione, non ha alcuna importanza che
I'individuo conosca come le cose stanno realmente: anzi, é escluso da questa conoscenza, quasi come se lo si
volesse addestrare su situazioni simulate prima di porlo di fronte al Reale. L'uomo é come quei fanciulli che
per giocare, si fingono in una particolare situazione; per giocare si immergono con la fantasia e con
l'incoscienza, propria dell'eta, in situazioni immaginate, non di rado tragiche. Aggiungo fino ad un certo
punto dell'evoluzione non é importante che I'uomo conosca la Realta, a tal punto che essa rimane
indeterminata. Che cosa significa questo? Rispolveriamo i nostri due giocatori, soli in assoluto, che dopo
aver gettato i dadi registrano ciascuno, senza malafede, I'uscita di un punteggio diverso. Certo la prima
domanda che vi farete e :«Come é possibile cio?». Ammettiamo che sia possibile: quante volte due
testimoni, in buona fede e perfettamente convinti, danno versioni diverse o addirittura contrastanti di uno
stesso fatto. Qual é allora la verita? Per prima cosa dobbiamo chiederci: che cosa s'intende per verita?
Sicuramente la realta di quella situazione, cioé una realta, sia pure relativa, ma che registri, che contenga
nella sua interezza anche quale posizione hanno assunto i dadi, e conseguentemente quale punteggio e
uscito secondo le regole del gioco. Secondo la logica umana la Verita sarebbe quella convalidata da un terzo
osservatore .Non solo, aggiungo io; soprattutto é necessario che questo terzo osservatore veda veramente
che cosa é accaduto e non abbia, anch'esso, una sua verita. Ma perché questa terza persona dovrebbe
possedere il carisma di conoscere la verita? Forse il fatto che la sua constatazione di un risultato
corrispondente alla constatazione di uno dei due giocatori prova che quella é la verita? Non potrebbe
trattarsi di un doppio errore? Se poi é vero, come noi sosteniamo, che quella che gli uomini credono realta
oggettiva altro non é che la parte in comune del loro soggettivismi, allora la vera Realta oggettiva é ben
diversa da quella che gli uomini colgono; tanto diversa da rendere impossibile ogni paragone, ogni punto di
contatto che possa dare il carisma della Verita ad una visione soggettiva piuttosto che a un'altra. La verita
della situazione composta dai nostri due giocatori e una realta duale, é una realta relativa che non prevede
un terzo osservatore, e, se anche lo prevedesse, le cose non muterebbero. L'interezza, la completezza di
quella verita duale, l'intero dossier di quella realta relativa é costituito da due verita individuali e non ha
senso chiedersi qual é la verita oggettiva.”

kkk

La conclusione alla quale si pud giungere con queste affermazioni del Maestro Kempis & che: per ciascuno
di noi esiste una propria verita, ma ben lontana da quella oggettiva, la quale € inarrivabile ad ogni sentire
relativo. Allora potremmo domandarci se tutto & soggettivo e cosa puo esserci che unifica le coscienze e da
loro la possibilita di comunicare, sia pure parzialmente? La risposta che danno i Maestri é: il Modulo



Cosmico. Ovvero l'archetipo primario che riproduce la prima limitazione della coscienza cosmica. E come se
la nota di colore di una serie d'immagini sia sempre la stessa. Inoltre, i sentire di coscienza, che hanno
analoghi gradi di limitazione, creano rappresentazioni in sintonia fra loro, perché aventi gli stessi codici
d'identificazione. Non siamo molto lontani dalle Categorie ideate dal filosofo Emanuele Kant.

Kempis: “Quando parliamo di comprendere la Realta intendiamo comprendere come le cose stanno;
intendiamo, appunto, non sapere qual é la vera apparenza; perché in ultima analisi, per il singolo, é valevole

tanto I'una quanto l'altra; ma intendiamo che cosa c'é al di la della apparenza; intendiamo la vera struttura
delle cose, non il vero apparire di esse. Questo non significa che non abbia valore la ricerca, intendiamoci

bene. Tuttavia cio che I'vomo scopre non é la Realtd. E I'apparenza che si coglie sperimentando una certa
dimensione, dimensione che scaturisce dalle limitazioni congenite dello sperimentatore. Per quanti sforzi
l'uvomo faccia per rendere oggettiva I'osservazione e la scoperta della realta, cio che egli osserva e scopre é
sempre indissolubilmente legato alla sua condizione umana e percio sara sempre relativo e soggettivo.”

k% k

Se prendiamo in considerazione le conclusioni alle quali € arrivato il Maestro, dobbiamo dire che non c'e
speranza per la scienza di conoscere la Realta. Ma a questa consapevolezza € oggi arrivata la scienza stessa,
per questo sempre di pit la sua funzione viene sostituita dalla tecnica. | Maestri pero non scoraggiano lo
spirito della ricerca, perché anche se la Verita Assoluta non e data all'uomo, la legge di evoluzione lo
proietta verso dimensioni sempre meno limitate, ovvero lo orienta all'unita, alla spinta ad indagare, a
sapere, e soprattutto a capire perché tutto cioé determinante per I'essere umano.

Kempis: “La Realta in sé é tutt'altra cosa da quella che appare a chi l'osserva in uno stato d'essere limitato.
Il mondo dell'uvomo é un mondo di apparenze; dove é ritenuto vero, provato, cio che riaccade ripetendo le
medesime condizioni; o cio che, se non é ripetibile a volonta, ha il conforto d'essere testimoniato da pit
osservatori; ed é tanto piu vero quanto pit numerose sono le prove ripetute e le testimonianze. Certo questo
€ un criterio, ma occorre essere consapevoli che il suo valore non é assoluto; ed essere continuamente
consapevoli proprio per quel principio che é alla base del progresso; cioé tendere quanto piti é possibile a
valori assoluti ed oggettivi. Paradossalmente, si € pil vicini alla Realta oggettiva ammettendo la
soggettivita della realta fisica che non rifiutandola. Se si é disposti ad ammettere che cio sia vero; ossia se si
puo accettare che ciascuno abbia una sua verita valida anche se non corrispondente a quella generale, cioe
a quella che statisticamente é la pit comune; sembrerebbe di poter allora affermare che la realta di una
situazione é data dalla somma delle conoscenze di tutti coloro che sperimentano quella situazione. E
siccome la conoscenza é comunicabile, sembrerebbe possibile costituire una specie di "memoria" dove far
affluire le varie conoscenze e comporre cosi il dossier di una determinata situazione, di una certa realta
composita. Tuttavia, cosi facendo, la conoscenza che si avrebbe sarebbe solo la conoscenza dell'apparenza
della situazione. Infatti, tutta la realta di una situazione composta da due sperimentatori non é data dalla
somma delle sole conoscenze dei due, ma é data dalle azioni, dai desideri, dai pensieri e soprattutto dal
sentire di entrambi. E_com'é possibile conoscere completamente la realta di guella situazione, se non

essendo tutti coloro che quella situazione vivono? se non attraverso la comunione dei sentire individuali ? se

non attraverso la comunione degli esseri?”

k% k



Il fatto che ognuno abbia la sua realta, e non si possa dire che ce ne sia una superiore all'altra, ci proietta in
una dimensione di estrema tolleranza e comprensione. L'espansionismo dell'io impedisce una tale
consapevolezza, per lui una sola verita esiste ed e vera, "la propria". La vita diviene una lotta per
affermarla, perché in tale modo l'io diviene sempre piu forte, grande e omnipervasivo. Potremmo dire che,
molta parte del cammino della coscienza, passa dalla necessita d'imparare la tolleranza e la comprensione.
Ma i Maestri del Cerchio ci insegnano, che questa illusione, conseguenza delle limitazioni del sentire di
coscienza, ha come fine il loro superamento. Lo svilupparsi delle contraddizioni da esse determinate non di
rado sono non prive di sofferenza. La meta ¢ la fusione, ovvero l'identificazione con I'Unita. Essa € la sola ed
unica Realta, non come somma di tante parziali verita, ma come sintesi trascendente di esse.

% %k %k

Kempis: “Non solo per il principio che gia enunciai, rifacendomi ad esempi tratti dal mondo della
percezione; ossia per il principio che nella simultaneita, cioé quando si e all'unisono, v'é fusione, cioée
comunione, e quando v'é fusione v'é trascendenza; in virtl di questa trascendenza ciascuna comunione non
é fine a se stessa, ma é causa e preludio di altre. Meraviglioso, mutuo trasfondersi degli esseri per un
reciproco arricchimento. Se si rifiuta la comunione degli esseri, se la non si ammette, implicitamente si

afferma che l'individuo sara sempre un essere limitato che potra conoscere, nel senso di vera completezza,
non pit di cio che lui stesso direttamente sperimentera. Del rimanente, al massimo, potra conoscere
I'apparenza. E vi sarebbe sempre un rimanente, anche se innanzi a lui vi fosse un cammino senza fine. Anzi,
piti lungo fosse il cammino e pili vasto sarebbe il rimanente. A meno che, in realta, non si trattasse di un solo
Essere che vivesse, di volta in volta la vita di tutti gli individui esistenti in tutti i Cosmi. In effetti, nel virtuale
frazionamento dell'Assoluto che origina la molteplicita, é come se ciascun sentire relativo, eterno in sé,
senza tempo al di la del suo apparente cessare, fosse solo ad esistere in qualita e quantita,; percio é come se
esistesse un solo sentire alla volta. Ma la conseguenza logica di cio non é che un solo essere relativo,
attraverso un processo di divenire senza fine, tenda all'Assoluto; cioé che l'apparente molteplicita degli
esseri in realta si risolva in un solo essere relativo; la consequenza & che tutto gquanto esiste & come se

esistesse per ciascun individuo. Per ognuno é come se il Tutto esistesse solo per sé. Da qui la soggettivita

della vita individuale. Ora, siccome cio che non é incluso in una realta relativa, limitata, non esiste per
quella; per quella é come se non esistesse in assoluto;, se ne deduce o il Tutto &€ smembrato, ma
onestamente ci sarebbe da domandarsi come un organismo smembrato possa sopravvivere, o si deve
ammettere che I'unita del Tutto, la sintesi, puo essere raggiunta solo nella comunione dei sentire relativi.”

k% k

Il punto qui da capire, & come puo sussistere la comunione dei sentire. Poiché siamo arrivati ad ammettere
che ogni sentire vive soggettivamente la sua realta, al di fuori della quale, per quel sentire, niente altro
esiste e, siccome ha poco senso che si arrivasse a concludere, come farebbe pensare una tale ammissione,
che esistesse una realta completamente smembrata, si deve allora dedurre, che debba esserci una fusione
dei sentire, che li unisca in una nuova ed unica realta, che sommandoli fra loro li trascenda. Una facile
analogia, puo essere quella del suono di un'orchestra. | singoli strumenti danno luogo a suoni, ciascuno dei
quali vibra ed esiste di per sé, ma una volta unito agli altri suoni da luogo ad un suono unitario, che esprime
nel suo intrinseco significato la capacita creativa del compositore. Questo e solo un esempio, ma se ne
potrebbero fare innumerevoli, perché questa & la modalita d'essere dell'esistente, ovvero: carica positiva
(tesi) carica negativa (antitesi) effetto quale sintesi: forza motrice.

*kk



Kempis: “In questo mosaico meraviglioso che e I'Esistente, ogni concetto e strettamente legato e dipende
dagli altri e non puo essere sostituito con uno che con gli altri non armonizzi. In virtt della comunione dei
sentire, la molteplicita degli esseri nell'apparenza é veramente tale e nelle realta si risolve, si, in un solo
essere, ma in un solo Essere Assoluto. E nell'unita di un solo Essere, che fonde il Tutto in un abbraccio
indissolubile e senza eccezioni, chi sono gli altri? Esseri di se stessi complemento, con limitazioni analoghe
alle proprie, congegnate per la reciproca elisione. Che senso ha, di fronte ad una siffatta Realta,
discriminare i propri simili, quando grazie alle loro stesse esperienze anche il proprio essere si arricchisce?”

% %k %k

Siamo nella stessa situazione delle api di un alveare, il lavoro di ciascuna porta nutrimento a tutte le altre.
Le esperienze che ciascuno fa sono arricchimento della coscienza di ognuno, non soltanto per se stesse, ma
anche perché divengono anche specchio agli altri, creando una sempre maggiore consapevolezza che poi
diviene coscienza.

k% k

Kempis: “Quanto pretestuose appaiono le ragioni che si adducono per considerare diverso chi é in tutto
simile a se stessi! Quanto apparenti e illusori si rivelano i motivi su cui sono fondate le caste, le classi sociali,
le distanze umane ! In tale visione come illogico si dimostra il disprezzo dei propri simili | Perché neppure la
diversita dell'altrui intimo essere, se si € compreso, puo giustificare il dispregio nei confronti degli esseri pit
rozzi, che tali sono in conseguenza della loro stessa natura; anzi se si riesce a comprendere ed accettare cio
che si scopre, allora si vede che i propri simili, comunque appaiano, sono la propria completezza, la propria
vera ricchezza. E in questa convinzione, contrariamente a quanto puo sembrarvi, non v'é un espandersi, un
ingigantirsi dell'io; perché l'io esiste solo quale prodotto della limitazione; ma v'e il cadere di quelle barriere
che l'io genera; il liberarsi, I'espandersi della coscienza; un arricchirsi dell'immensita dell'impersonale.”

La conclusione della lezione € veramente sconvolgente, perché colpisce a fondo I'essenza dell'io. L'io non
esiste come realta oggettiva, hanno pil volte detto i Maestri. Ha una sua funzione, quando il sentire di
coscienza € limitato al punto d'avere bisogno di creare e percepire una realta duale, nella quale domina
I'illusione dell'io e non-io, ma quando le relative limitazioni sono superate, alla coscienza si apre tutta
un'altra consapevolezza, quella dell'Unita del Tutto. E questa che ci indicano queste ultime parole del
Maestro Kempis, abbandonarsi ad essa vuol dire veramente vedere il proprio prossimo come se stessi. L'
odio, la presunzione ed ogni malevola recriminazione, sono cancellati in un afflato di bene, di vero e di
bello.

*kk



