La realta di ognuno
Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA,* pp. 249-255

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Frangois: “Degli altri voi non vedete la realta del loro essere, ma vedete quello che appare. Cio significa che
vedete, al massimo, quello che gli altri mostrano di sé. Non solo, ma anche I'immagine che gli altri danno di
se stessi puo essere da voi distorta, pud essere esaltata o peggiorata. Cosi che quando vi innamorate di
qgualcuno, vi innamorate di una immagine. Chissa se il vostro innamoramento potrebbe persistere se di chi
amate conosceste non I'immagine, ma la realta.”

Le implicazioni di queste affermazioni del Maestro Francois possono essere notevoli riguardo al nostro vivere
quotidiano, perché si puo dire che non possiamo sapere con chi abbiamo a che fare ogni giorno. Tutto cio
indubbiamente crea insicurezza e di conseguenza un po' di timore. Come fare per riprendere a pieno la
padronanza di noi stessi? Forse non c'é una soluzione certa ed infallibile, credo perd che non si debba essere
né ingenui, percio completamente sprovveduti, né pregiudizialmente sospettosi e diffidenti, lasciare poi alla
concretezza dei fatti qualsiasi valutazione, naturalmente questa interpretata non soltanto con la forza della
ragione ma anche, e per quanto possibile, con |' ardore del cuore.

kkk

Dali: “Il fatto che gli altri vi mostrano solo un'immagine, e non la realtd, é talmente vero che si pud dire sia
una pura coincidenza che, talvolta, le intenzioni degli altri corrispondano alle intenzioni che voi credete che
gli altri abbiano. Il pit delle volte, invece, voi attribuite agli altri intenzioni che gli altri non hanno; oppure non
vedete le loro vere intenzioni e su quello che voi pensate che gli altri siano, sull'immagine che di essi vi siete
fatti, costruite la vostra relazione con loro, il vostro mondo. Non crediate che quello che io dico si riferisca a
casi o persone limite: é cosa di tutti e di tutti i giorni.”

k% k

Se teniamo conto di queste affermazioni del Maestro Dali, appare chiaro come il nostro rapporto con gli altri
si basi il piu delle volte su un grande equivoco. Ci si pud domandare come fare a rimediare a tutto cio? Non
c'e a mio parere una facile risposta, forse la soluzione puo trovarsi in noi stessi, ovvero non domandarsi tanto
quale possa essere la realta di un altro, quanto porre attenzione a cio che il suo comportamento muove in
noi, perché quello e solo quello ci riguarda, non & la forma esterna che conta, molto spesso illusoria, ma ¢ la
coscienza che vibra nel nostro intimo che ha valore. E in funzione di questa, che si svolge quella
rappresentazione che chiamiamo vita.

Kempis: “Quindi, gli altri non sono importanti per voi a condizione che riusciate a cogliere la loro vera realta,
il loro vero essere; ma sono importanti per le reazioni che in voi riescono a suscitare; e le suscitano solo se voi
siete sensibili a quegli stimoli che essi volontariamente o involontariamente, vi inviano.”

L |E GRANDI VERITA RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



Dali: “Percid gli altri sono per voi come una sorta di specchio; essi possono su voi solo cio che voi permettete
che possano. Ma non "permettere" nel senso di "concedere", cioé come colui che ha un'autorita e che
accondiscende a qualche richiesta; ma "permettere” nel senso di lasciare che gli altri abbiano presa su voi,
essere in loro balia; che poi, invece, é spesso essere in balia della propria immaginazione e della propria
debolezza.”

kkk

La suggestione che gli altri spesso emanano attecchisce in noi, per la nostra debolezza, dietro alla quale si
nasconde una grande paura. Ma da dove nasce questa paura? Forse dall'espansionismo dell'io, che vedendosi
messo in discussione comincia a tremare, sentirsi insicuro, cercare tutti i possibili agganci, che a suo parere
potrebbero proteggerlo e garantirgli stabilita e crescita. Allora la visione, sia pure illusoria del mondo
circostante, diviene ancor piu distorta, falsa e quasi sempre distruttiva da ogni punto di vista.

kkk

Kempis: “Gli altri, per voi, non sono tanto creature reali quanto immagini costruite dalla vostra mente, spesso
animate dalla vostra immaginazione. Ma sono proprio quelle immagini e proprio quel processo che le crea,
che fa si ch'esse meglio si adattino ai vostri bisogni evolutivi, che rende le relazioni degli uomini altamente
produttive ai fini della maturazione della coscienza individuale.”

Dali: “Colui che e permaloso e che deve superare il suo orgoglio, per esempio, vede I'offesa personale anche
dove non c'é. Pensa che gli altri lo vogliano offendere anche quando gli altri non hanno una tale intenzione.”

Il Maestro Kempis entra con queste parole alla sostanza della questione. Il mondo che ci circonda, cosi come
le persone che vediamo, non & reale, & tutto costruito da noi. E il nostro sentire di coscienza che tramite i
veicoli della personalita crea la nostra realta, che poi percepisce sempre mediante gli stessi. Tutto cido non
avviene in maniera onirica, ma secondo gli archetipi della coscienza cosmica, che regolano i sentire di
coscienza relativi, in essa formati e strutturati secondo i differenti gradi di limitazione. Ovvero sono le
limitazioni, che condizionate dal modulo fondamentale del cosmo, la prima limitazione cosmica, fanno si che
i sentire relativi costruiscano, percependola, quella realta virtuale da noi vissuta come mondo esterno.

Kempis: “Questo e un modo di rendere massimamente produttive di stimoli le relazioni, e cio con il minimo
impiego di cause. E questo risparmio é giustificato dal fatto che sarebbe assai difficile che gli altri avessero la
volonta continua di offendere una persona e, al tempo stesso, continuare una forma di rapporto, di contatto
con quella. Paradossalmente sarebbe necessario, per tutto cio, una forma di altruismo tale da spingerli a
vivere solo per quella persona. Per I'uvomo, in sostanza, piti sovente accade che sia l'illusione, non la realta, a
produrre fermento evolutivo.”

kkk

Molto significativa quest'ultima affermazione del Maestro Kempis secondo la quale: spesso accade che sia
piu l'illusione a produrre evoluzione che la realta, o per lo meno quella che noi riteniamo tale. Le implicazioni
di questo possono essere tante, ma quella per me principale, € la tolleranza. Infatti, spesso ci accade di
giudicare severamente le altrui interpretazioni e prospettive della vita, perché le riteniamo sbagliate, mentre
non teniamo conto, che se anche lo fossero, e della cosa non possiamo mai esserne certi, a loro servono e
vanno bene cosi. La coscienza si forma nella duttilita dell'esperienza e soprattutto nella piena liberta.

2



% %k %k

Dali: “Questo appare pit evidente nel piano astrale dove certi abitatori credono di essere in contatto con una
persona ed invece, in realta, soggiacciono alla legge astrale che rende concreta e di fronte a se stessi vivente
e palpitante la propria immaginazione. Fatto analogo accade anche nel piano fisico, con la sola differenza che
nel piano fisico I'immagine é costruita da un supporto, perché tale in fondo é per I'osservatore la realta
dell'osservato, e quindi in un certo senso, in qualche modo, a quel supporto I'immagine risulta legata, mentre
sul piano astrale il desiderio e I'immaginazione hanno campo libero.”

Kempis: “Il fatto che nel piano astrale taluni vivano una realta onirica puo sembrare strano; e puo sembrarlo
se non si tiene presente che quello che importa per ognuno, in qualunque mondo si trovi, non é quello che
accade nel mondo esterno ma quello che, di quel mondo, si riflette in lui. Il mondo esterno é importante per
ogni essere solo in funzione dell'apporto che reca al mondo interiore; ed é nella stessa misura dell'apporto
recato che é suo mondo, che entra a far parte del mondo dell'individuo.”

C'é una certa comune ed ordinaria credenza che dopo la morte, cioé quando si abbandona il veicolo fisico e
la nostra consapevolezza si orienta completamente verso il piano astrale, l'individuo possa conoscere come
stanno le cose. Mentre, finché ancora domina in noi l'illusione e rimaniamo nei piani della dualita, risulta
determinante cio che vibra in noi, indipendentemente dal valore di realta che esso abbia. Questo perché ¢ la
coscienza il vero obbiettivo dell'esistenza, e questa puo crescere e svilupparsi solo attraverso il percorso della
consapevolezza, che puo venire principalmente dall'esperienza, sia essa avvolta nella completa illusione o sia
vagamente sostenuta da qualche barlume di verita.

Dali: “Fra un impostore che si fingesse maestro e, parlandovi, riuscisse a toccare il vostro intimo in modo
costruttivo, ed un vero Maestro che rimanesse per voi estraneo, sarebbe molto pit utile l'impostore del
Maestro. Naturalmente questo é un paradosso che nella realta non si riscontra, tuttavia illustra bene il
concetto che stiamo esponendovi.”

Kempis: “Sicché nel piano astrale, o in quello fisico, o in quello mentale, insomma nei mondi della percezione,
lo scopo di ogni situazione, di ogni avvenimento, é quello di giungere a far vibrare, a toccare l'intimo di ogni
individuo. Che l'intimo sia toccato da un avvenimento per cosi dire reale, o da uno immaginario, non fa alcuna
differenza. Se l'individuo é toccato da una determinata esperienza gioiosa lo é tanto che l'esperienza sia
realmente accaduta, quanto che sia creduta tale. L'esperienza é reale non quando, secondo il vostro modo di
vedere, accade realmente, ma solo quando giunge realmente a toccare I'intimo dello sperimentatore.”

Teresa: “Supponiamo, per un momento, che Cristo non sia esistito. Diventerebbe forse meno vero tutto quello
che nel Suo nome gli uomini hanno fatto di bene e di male? Quello che hanno sofferto e la gioia e la
consolazione che dalla Sua figura hanno ottenuto? Il vero Cristo, nel senso di piti importante, pit significativo,
e quello che gli uomini hanno immaginato, non quello che é esistito.”

*kk

Si puo ritenere fanatismo, con conseguente giudizio critico, il comportamento di coloro che seguono con
grande devozione credenze, spesso non giustificate dalla razionalita. Pero, se si tiene presente la
raffigurazione della realta, quale dai Maestri del Cerchio ci viene presentata, non si pud non rendersi conto,
che cido che ha valore, non e tanto l'immagine dell'Esistente da noi creata e percepita, perché quella e



certamente determinata dalle limitazioni del sentire di coscienza, quanto € importante il processo che essa
instaura nella nostra coscienza, essendo tale meccanismo |'artefice, anche per effetto della mediazione del
karma, del formarsi prima della consapevolezza e poi della comprensione.

Claudio: “Badate bene: con questo non vogliamo significare che la realtd intesa come vera condizione e
qualita delle cose non abbia in sé alcuna importanza; tutt'altro; pero di ciascuno € massimamente importante,
e percio da conoscere, la propria realta, il proprio vero essere, non quello altrui.”

Kempis: “V'é quindi la necessita di dover considerare le cose da due prospettive. L'una si riferisce ai momenti
della vita in cui si é oggetti degli avvenimenti, bersaglio degli stimoli esterni, ed in questo caso é lo stimolo
che assume importanza, non la realta vera o supposta da cui lo stimolo é generato. L'altra prospettiva si
riferisce ai momenti della vita in cui si e soggetti degli avvenimenti ed é importante che ciascuno sia
consapevole di cio che rappresenta per gli altri, di quanto puo influire nella loro realta.”

Claudio: “Infatti, quando vi diciamo «Tutto quello che vi accade, in ultima analisi, & per il vostro vero bene»,
ci riferiamo agli avvenimenti di fronte ai quali la vita vi mette. Ma quando siete voi ad agire, quando siete
«soggetti» e non «oggetti» degli avvenimenti, la nostra affermazione non vi autorizza ad agire
superficialmente e inconsapevolmente. Anzi, quando siete voi gli attori e proprio il momento di comportarvi
in modo diametralmente opposto a quello dei fatalisti, e soprattutto in un modo estremamente consapevole,
come se foste gli unici arbitri della vita degli altri.”

kkk

Due sono i punti di vista da tenere presente nel considerare il nostro rapporto con la realta. L' uno riguarda
un aspetto passivo, che consiste nel doverla subire. Esso € strettamente connesso al karma, da noi mosso in
precedenza. L'altro, che potremmo definirlo attivo, & inerente al nostro muoversi nella vita ed e relativo, in
ultima analisi, alle relazioni che abbiamo con gli altri. E qui che principalmente si generano le cause, i cui
effetti successivamente si manifesteranno. Sono di fatto quegli eventi successivi, che danno corpo all'aspetto
per noi passivo della realta. In conclusione, la vita € il confrontarsi, da parte nostra, con cio che noi stessi
creiamo. Potremmo dire che siamo davanti ad uno specchio, nel quale, percependo la nostra immagine,
diamo forma a continue espressioni, che modificando il nostro aspetto, creano successivi stati d'essere
interiori, a loro volta rappresentati da nuove figurazioni della nostra forma.

k% k

Dali: “Ma al di la di queste considerazioni: su quale realta per ciascuno & importante; altre ancora possono
essere fatte sul modo di considerare la realta.”

Kempis: “Voi considerate la realta in continuo divenire perché la frazionate; perché, nel vostro concetto, essa
e limitata nel tempo e nello spazio. Per voi la realta e quella che riuscite ad abbracciare, a percepire: quindi
la limitate in senso spaziale; ed é quella che é ora, nel momento attuale: quindi la limitate in senso temporale.
Ma il tempo e lo spazio sono, appunto, illusioni, che scaturiscono dal considerare la realta in modo frazionato
e non invece, qual essa é: un sol tutto inscindibile.”

E la mente inferiore che genera il frazionamento, quindi il divenire e con esso, lo spazio ed il tempo.

Quell'apparente film che chiamiamo vita, in realta e la creazione di un sentire di coscienza, tanto limitato, da

non avere consapevolezza di sé. Per manifestarsi nei mondi della percezione, la coscienza dovra costruirsi dei
4



corpi, animati da programmi, determinati da archetipi che ne dispongono il funzionamento, in modo tale da
farli sembrare automi. Di conseguenza, quelli che sono i comportamenti degli esseri, al nostro grado
evolutivo, sono espressione di pseudo robot privi di coscienza, salvo le eccezioni legate alla presenza di un
sentire pil evoluto.

Dali: “Badate bene, figli, in cio che diciamo non c'é riprovazione. Infatti I'uomo é creatura della separativita,
nasce da essa, come tutta la molteplicita; é quindi un fatto naturale che consideri il mondo nel quale vive
estraneo a sé. La riprovazione, semmai, c'é nella misura in cui l'uomo non s'impegna a superare il senso di
separativita, non tende a considerare la realta, appunto, un sol tutto inscindibile.”

Frangois: “Non deve sembrare strano il fatto che quanto I'uomo trova in sé quale parte della sua natura,
come il senso della separativita, debba essere superato. Vi sono numerose analogie chiarificatrici: per
esempio l'interesse del fanciullo per i giochi, interesse che serve a svilupparlo nel corpo e nella psiche ma poi
viene superato. La cosiddetta evoluzione dell'uomo é tutto un continuo superare stati d'essere raggiunti.”

kkk

L'abbraccio paternalistico del Maestro Dali ci sostiene sempre. Lui sa bene che ciascuno non puo trascendere
la propria realta coscienziale. "Non si pud condannare il fiore che ancora non & sbocciato", hanno in un'altra
occasione detto i Maestri. Questa consapevolezza non deve pero tradursi in fatalistica inerzia. Non si possono
eludere le responsabilita che la vita ci pone davanti. Interessante & anche |'osservazione che il Maestro
Francois ci espone, essa riguarda il significato piu profondo della vita, il quale & essenzialmente quello di far
sviluppare la coscienza. Il film che stiamo vivendo € come un grande gioco al quale partecipiamo, come
protagonisti per la maggior parte inconsapevoli, ma attraverso le contraddizioni, che vengono fuori
vivendolo, gradatamente si sviluppa quella consapevolezza, che anticipa e poi genera comprensione.

*kk

Kempis: “Allorché si limita la Realtd, quel «sol tutto inscindibile» appare come molteplicita, separazione.
Cosicché cio che I'uvomo considera reale é solo apparenza di una parte della Realta unica totale che cosi appare
a chi non riesca a cogliere I'unita del Tutto. Ora, se gia ben diversa e la realta parziale rispetto alla assoluta,
cioé a quella unica-totale, figuratevi quanto ben diversa sia I'apparenza della realta parziale rispetto alla
Realta finale. Gia nel mondo della percezione potete constatare quanto diverso sia cio che appare da cio che
e : una pietra, che vista puo sembrare un monolite, é invece frazionabilissima, ed é piu vuota di materia che
piena.”

k% k

La percezione che i sensi ci danno &, non soltanto relativa al nostro grado di evoluzione, ma & anche
estremamente soggettiva, perché determinata dalla limitatezza dei sensi stessi. Percio dobbiamo dire che,
quella che chiamiamo realta oggettiva, & soltanto apparenza. D'altra parte anche quella porzione di realta
che proviene dal virtuale frazionamento della Realta Assoluta e non passa dai piani della dualita, non puo
dirsi reale, perché di reale c'e solo Lei, che pur avendo in sé tutto cio che esiste lo trascende nella fusione
finale di tutti i Cosmi, a loro volta fusioni dei sentire relativi, che li fanno essere. Anche il sapere scientifico,
che basa tutta la sua conoscenza sui sensi fisici, oggi arriva ad ammettere 'impossibilita della conoscenza del
reale e si limita ad afferrarne I'utilita pratica.



Claudio: “Ora, non si pud superare in senso di separazione, cioé sentire la Realtd come un sol Tutto
inscindibile cercando un'intesa fra l'io e il non io, un'intesa fra le parti; solo nella comunione delle parti avviene
il superamento della separativita. Tale comunione non é di apparenze, non é mettere in comune le proprie
sostanze, i propri mezzi e le proprie qualita, restando enti separati; ma é identificazione cioé scoprire, sentire
che il non io é parte integrante, complementare della propria identita. Non é comunione dall'esterno, ma é
esclusivamente dall'interno e dall'interno essere.”

Dali: “Quando voi pensate a Dio, in forza della separativita a cui soggiacete lo pensate come un personaggio
dell'apparenza, cioé del vostro mondo. Lo immaginate esterno a voi. Lo pregate come se voi foste qui e Lui
fosse li o lassu. Non tenete presente, cioe, che Dio non puo che essere la Realta Unica Totale, ben diversa dalla
somma della realta parziale. Le realta parziali necessariamente sono relative; la somma delle relativita non

potra mai dare I'Assoluto. Dio non puod che essere «quel sol tutto inscindibile» al quale si perviene solo con
I'intima comunione, col sentire, nell'identificazione. E questo «pervenire», con tutto cio che significa, non é
un raggiungere o aggiungersi a Dio, e semplicemente la «Manifestazione divina», I' «Essere Uno e

molteplice», é I'unico possibile modo d'essere di Dio.”

kkk

Queste comunicazioni dei Maestri Claudio e Dali inducono ad una profonda meditazione. Finché restiamo
legati alla mente siamo nella dimensione della separativita. L'io domina, e l'io, vuol dire distinzione dall'altro
ovvero il non-io. Come possiamo in quella condizione, accettare e pensare come parte di noi, una realta
diversa ed esterna a noi? Al massimo, con l'aiuto del ragionamento logico, possiamo diventare tolleranti e
comprensivi, soprattutto nella utilitaristica considerazione, che la coesistenza fra noi e gli altri, & una
necessita, e che questa non puo sussistere, se non c'e collaborazione, sopportazione e rispetto. Questi sono
i fondamenti del vivere civile. Ma quello che i Maestri chiamano superamento della separativita, sentirsi un
"sol tutto inscindibile con la vita", non puo venire dalla mente, come si &€ detto. Allora ci si puo domandare
da dove viene? | Maestri I'hanno chiamato "Sentire di coscienza" ovvero la Parte Reale del nostro essere, che
se non é abbastanza ampia, non permette alla sua Essenza divina di esprimersi, ma se le limitazioni che la
tengono imprigionata non sono troppo grandi, la consapevolezza e comprensione, che sono in lei, la
proiettano verso I'Unita. E allora che "I'Essere uno e molteplice" si manifesta.

k% k

Claudio: “Dio comprende nella Sua esistenza il Tutto: tutte le individualita, tutti gli individui, il soggetto e
l'oggetto oltre la separazione. Egli é la coscienza assoluta. Non é tuttavia coscienza della cosa emanata come
esistente al di fuori di Sé. Solo chi é nella separativita conosce la realta in termini di soggetto e di oggetto. Ma

chi include in sé il soggetto e l'oggetto é coscienza della realta nella sua interezza che trascende la
separazione.”

Kempis: “La coscienza del Tutto-Uno non e la somma delle coscienze dei soggetti, perché sarebbe sempre
una coscienza di parti; ma é la coscienza di cio che sta al di la delle parti. Questo é importante perché
garantisce l'identificazione con la coscienza assoluta non attraverso una sommatoria ma attraverso il
superamento della separativita; non attraverso l'acquisizione, che non potrebbe mai avere fine. Non é quindi
una questione di quantita ma di qualita.”

Claudio: “Finché non si é trasceso la separativita vi & dolore, lotta, conflitto degli opposti. L'unita dell'Essere
non puo raggiungersi attraverso la moltiplicazione della separazione e quindi del dolore, della lotta, del
conflitto degli opposti; in alte parole, attraverso la continuazione della divisione.”

6



% %k %k

Il punto focale € la separativita. Finché la coscienza & limitata, al punto d'avere bisogno di crearsi una realta
duale, il soggetto e I'oggetto saranno distinti, e tutta 'esistenza sara animata dagli opposti, da una parte il
dolore dall'altra il piacere. Sono queste le due polarita che attivano il movimento della coscienza, altrimenti
inerte per effetto delle sue limitazioni. Quindi ad un certo grado di coscienza la sofferenza, puo dirsi una
benedizione. Il motore che la mette in azione si chiama legge del Karma. Aveva ragione Buddha, la sofferenza
e parte integrante della incarnazione, e puo essere superata soltanto con il distacco. Ma questo non pud
aversi pienamente se non con il superamento delle limitazioni che impediscono l'identificazione con I'Unita.

% %k %

Kempis: “La dottrina che accetta la separativita come condizione di esistenza stabile, che non é mai trascesa;
che accetta la continuazione del non io e dell'io come fattori integranti della realta; che non prescindera mai
da una tale impostazione duale; é una dottrina creata da chi non conosce e non ha compreso la vera
condizione d'essere del Tutto.”

Claudio: “L'esistenza della separativitd non ha lo scopo di far continuare «l'io sono» in perpetuo, ma di
liberare la coscienza dall'io, dopo che l'io I'ha creata. Il senso della separativita, infatti, non esiste nella natura
incosciente; c'é invece nell'uvomo, preda dell'io e del tu, del desiderio, della continuazione dell'io personale,
della speranza che la vita continui dopo la morte e di riunirsi a coloro che ama. Ma I'unione che egli concepisce
conserva la separazione del tu e dell'io; non é I'unione di cui noi vi parliamo. L'io personale dipende dal corpo,
dall'educazione, dall'ambiente, ossia dalla personalita, e cambia ad ogni vita.”

Kempis: “L'individualita é continua, attraverso la nascita e la morte; € la guida della propria esistenza quale
individuo distinto sino alla comunione del Tutto-Uno, all'esistenza onnicomprensiva, al di la della distinzione,
in uno stato d'essere, cioé, in cui si conosce la Realta al di la dell'apparenza e la si conosce nel modo che non
lascia posto a supposizioni ed errori, nel modo pit vero che possa esservi, che e quello di essere la Realta

k% k

Il sentire di coscienza, che dal virtuale frazionamento ci riporta all'unita con la Coscienza Assoluta, € come il
filo di una collana di perle, che, quali sentire relativi, si succedono da un'incarnazione all'altra. | Maestri hanno
chiamato «individualita» questa collana. Le perle rimangono sempre le stesse dal punto di vista della sostanza
che le compone, ma mutano in ampiezza e forma, ed in questa immagine simbolica rappresentano le
personalita, che, come le perle che mutano nella collana, cosi anch'esse ad ogni incarnazione cambiano. Le
personalita sono state indicate dai Maestri anch'esse come sentire, ma sono sentire assai diversi dai sentire
di coscienza, perché queste sono soggettive ed individuali in quanto determinate dalle esperienze vissute
nelle diverse vite. La reale rappresentazione della morte & questa, ovvero il passaggio da una perla all'altra,
che muta in forma e quantita di sostanza, ma conserva la sua originaria essenza. Trovare |'Unita con il Tutto
consiste nel riscoprire questa Essenza



