
1 
 

    La realtà di ognuno 
           

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITÀ,1 pp. 249-255 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

François: “Degli altri voi non vedete la realtà del loro essere, ma vedete quello che appare. Ciò significa che 

vedete, al massimo, quello che gli altri mostrano di sé. Non solo, ma anche l'immagine che gli altri danno di 

se stessi può essere da voi distorta, può essere esaltata o peggiorata. Così che quando vi innamorate di 

qualcuno, vi innamorate di una immagine. Chissà se il vostro innamoramento potrebbe persistere se di chi 

amate conosceste non l'immagine, ma la realtà.” 

*** 

Le implicazioni di queste affermazioni del Maestro François possono essere notevoli riguardo al nostro vivere 

quotidiano, perché si può dire che non possiamo sapere con chi abbiamo a che fare ogni giorno. Tutto ciò 

indubbiamente crea insicurezza e di conseguenza un po' di timore. Come fare per riprendere a pieno la 

padronanza di noi stessi? Forse non c'è una soluzione certa ed infallibile, credo però che non si debba essere 

né ingenui, perciò completamente sprovveduti, né pregiudizialmente sospettosi e diffidenti, lasciare poi alla 

concretezza dei fatti qualsiasi valutazione, naturalmente questa interpretata non soltanto con la forza della 

ragione ma anche, e per quanto possibile, con l' ardore del cuore. 

*** 

Dali: “Il fatto che gli altri vi mostrano solo un'immagine, e non la realtà, è talmente vero che si può dire sia 

una pura coincidenza che, talvolta, le intenzioni degli altri corrispondano alle intenzioni che voi credete che 

gli altri abbiano. Il più delle volte, invece, voi attribuite agli altri intenzioni che gli altri non hanno; oppure non 

vedete le loro vere intenzioni e su quello che voi pensate che gli altri siano, sull'immagine che di essi vi siete 

fatti, costruite la vostra relazione con loro, il vostro mondo. Non crediate che quello che io dico si riferisca a 

casi o persone limite: è cosa di tutti e di tutti i giorni.” 

*** 

Se teniamo conto di queste affermazioni del Maestro Dali, appare chiaro come il nostro rapporto con gli altri 

si basi il più delle volte su un grande equivoco. Ci si può domandare come fare a rimediare a tutto ciò? Non 

c'è a mio parere una facile risposta, forse la soluzione può trovarsi in noi stessi, ovvero non domandarsi tanto 

quale possa essere la realtà di un altro, quanto porre attenzione a ciò che il suo comportamento muove in 

noi, perché quello e solo quello ci riguarda, non è la forma esterna che conta, molto spesso illusoria, ma è la 

coscienza che vibra nel nostro intimo che ha valore. È in funzione di questa, che si svolge quella 

rappresentazione che chiamiamo vita.  

*** 

Kempis: “Quindi, gli altri non sono importanti per voi a condizione che riusciate a cogliere la loro vera realtà, 

il loro vero essere; ma sono importanti per le reazioni che in voi riescono a suscitare; e le suscitano solo se voi 

siete sensibili a quegli stimoli che essi volontariamente o involontariamente, vi inviano.” 

 
1 LE GRANDI VERITÁ RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1982. 



2 
 

Dali: “Perciò gli altri sono per voi come una sorta di specchio; essi possono su voi solo ciò che voi permettete 

che possano. Ma non "permettere" nel senso di "concedere", cioè come colui che ha un'autorità e che 

accondiscende a qualche richiesta; ma "permettere" nel senso di lasciare che gli altri abbiano presa su voi, 

essere in loro balia; che poi, invece, è spesso essere in balia della propria immaginazione e della propria 

debolezza.” 

*** 

La suggestione che gli altri spesso emanano attecchisce in noi, per la nostra debolezza, dietro alla quale si 

nasconde una grande paura. Ma da dove nasce questa paura? Forse dall'espansionismo dell'io, che vedendosi 

messo in discussione comincia a tremare, sentirsi insicuro, cercare tutti i possibili agganci, che a suo parere 

potrebbero proteggerlo e garantirgli stabilità e crescita. Allora la visione, sia pure illusoria del mondo 

circostante, diviene ancor più distorta, falsa e quasi sempre distruttiva da ogni punto di vista. 

*** 

Kempis: “Gli altri, per voi, non sono tanto creature reali quanto immagini costruite dalla vostra mente, spesso 

animate dalla vostra immaginazione. Ma sono proprio quelle immagini e proprio quel processo che le crea, 

che fa sì ch'esse meglio si adattino ai vostri bisogni evolutivi, che rende le relazioni degli uomini altamente 

produttive ai fini della maturazione della coscienza individuale.” 

Dali: “Colui che è permaloso e che deve superare il suo orgoglio, per esempio, vede l'offesa personale anche 

dove non c'è. Pensa che gli altri lo vogliano offendere anche quando gli altri non hanno una tale intenzione.” 

*** 

Il Maestro Kempis entra con queste parole alla sostanza della questione. Il mondo che ci circonda, così come 

le persone che vediamo, non è reale, è tutto costruito da noi. È il nostro sentire di coscienza che tramite i 

veicoli della personalità crea la nostra realtà, che poi percepisce sempre mediante gli stessi. Tutto ciò non 

avviene in maniera onirica, ma secondo gli archetipi della coscienza cosmica, che regolano i sentire di 

coscienza relativi, in essa formati e strutturati secondo i differenti gradi di limitazione. Ovvero sono le 

limitazioni, che condizionate dal modulo fondamentale del cosmo, la prima limitazione cosmica, fanno sì che 

i sentire relativi costruiscano, percependola, quella realtà virtuale da noi vissuta come mondo esterno.  

*** 

Kempis: “Questo è un modo di rendere massimamente produttive di stimoli le relazioni, e ciò con il minimo 

impiego di cause. E questo risparmio è giustificato dal fatto che sarebbe assai difficile che gli altri avessero la 

volontà continua di offendere una persona e, al tempo stesso, continuare una forma di rapporto, di contatto 

con quella. Paradossalmente sarebbe necessario, per tutto ciò, una forma di altruismo tale da spingerli a 

vivere solo per quella persona. Per l'uomo, in sostanza, più sovente accade che sia l'illusione, non la realtà, a 

produrre fermento evolutivo.” 

*** 

Molto significativa quest'ultima affermazione del Maestro Kempis secondo la quale: spesso accade che sia 

più l'illusione a produrre evoluzione che la realtà, o per lo meno quella che noi riteniamo tale. Le implicazioni 

di questo possono essere tante, ma quella per me principale, è la tolleranza. Infatti, spesso ci accade di 

giudicare severamente le altrui interpretazioni e prospettive della vita, perché le riteniamo sbagliate, mentre 

non teniamo conto, che se anche lo fossero, e della cosa non possiamo mai esserne certi, a loro servono e 

vanno bene così. La coscienza si forma nella duttilità dell'esperienza e soprattutto nella piena libertà.  



3 
 

*** 

Dali: “Questo appare più evidente nel piano astrale dove certi abitatori credono di essere in contatto con una 

persona ed invece, in realtà, soggiacciono alla legge astrale che rende concreta e di fronte a se stessi vivente 

e palpitante la propria immaginazione. Fatto analogo accade anche nel piano fisico, con la sola differenza che 

nel piano fisico l'immagine è costruita da un supporto, perché tale in fondo è per l'osservatore la realtà 

dell'osservato, e quindi in un certo senso, in qualche modo, a quel supporto l'immagine risulta legata, mentre 

sul piano astrale il desiderio e l'immaginazione hanno campo libero.” 

Kempis: “Il fatto che nel piano astrale taluni vivano una realtà onirica può sembrare strano; e può sembrarlo 

se non si tiene presente che quello che importa per ognuno, in qualunque mondo si trovi, non è quello che 

accade nel mondo esterno ma quello che, di quel mondo, si riflette in lui. Il mondo esterno è importante per 

ogni essere solo in funzione dell'apporto che reca al mondo interiore; ed è nella stessa misura dell'apporto 

recato che è suo mondo, che entra a far parte del mondo dell'individuo.” 

*** 

C'è una certa comune ed ordinaria credenza che dopo la morte, cioè quando si abbandona il veicolo fisico e 

la nostra consapevolezza si orienta completamente verso il piano astrale, l'individuo possa conoscere come 

stanno le cose. Mentre, finché ancora domina in noi l'illusione e rimaniamo nei piani della dualità, risulta 

determinante ciò che vibra in noi, indipendentemente dal valore di realtà che esso abbia. Questo perché è la 

coscienza il vero obbiettivo dell'esistenza, e questa può crescere e svilupparsi solo attraverso il percorso della 

consapevolezza, che può venire principalmente dall'esperienza, sia essa avvolta nella completa illusione o sia 

vagamente sostenuta da qualche barlume di verità. 

*** 

Dali: “Fra un impostore che si fingesse maestro e, parlandovi, riuscisse a toccare il vostro intimo in modo 

costruttivo, ed un vero Maestro  che rimanesse per voi estraneo, sarebbe molto più utile l'impostore del 

Maestro. Naturalmente questo è un paradosso che nella realtà non si riscontra, tuttavia illustra bene il 

concetto che stiamo esponendovi.” 

Kempis: “Sicché nel piano astrale, o in quello fisico, o in quello mentale, insomma nei mondi della percezione, 

lo scopo di ogni situazione, di ogni avvenimento, è quello di giungere a far vibrare, a toccare l'intimo di ogni 

individuo. Che l'intimo sia toccato da un avvenimento per così dire reale, o da uno immaginario, non fa alcuna 

differenza. Se l'individuo è toccato da una determinata esperienza gioiosa lo è tanto che l'esperienza sia 

realmente accaduta, quanto che sia creduta tale. L'esperienza è reale non quando, secondo il vostro modo di 

vedere, accade realmente, ma solo quando giunge realmente a toccare l'intimo dello sperimentatore.” 

Teresa: “Supponiamo, per un momento, che Cristo non sia esistito. Diventerebbe forse meno vero tutto quello 

che nel Suo nome gli uomini hanno fatto di bene e di male? Quello che hanno sofferto e la gioia e la 

consolazione che dalla Sua figura hanno ottenuto? Il vero Cristo, nel senso di più importante, più significativo, 

è quello che gli uomini hanno immaginato, non quello che è esistito.” 

 *** 

Si può ritenere fanatismo, con conseguente giudizio critico, il comportamento di coloro che seguono con 

grande devozione credenze, spesso non giustificate dalla razionalità. Però, se si tiene presente la 

raffigurazione della realtà, quale dai Maestri del Cerchio ci viene presentata, non si può non rendersi conto, 

che ciò che ha valore, non è tanto l'immagine dell'Esistente da noi creata e percepita, perché quella è 



4 
 

certamente determinata dalle limitazioni del sentire di coscienza, quanto è importante il processo che essa 

instaura nella nostra coscienza, essendo tale meccanismo l'artefice, anche per effetto della mediazione del 

karma, del formarsi prima della consapevolezza e poi della comprensione.  

*** 

Claudio: “Badate bene: con questo non vogliamo significare che la realtà intesa come vera condizione e 

qualità delle cose non abbia in sé alcuna importanza; tutt'altro; però di ciascuno è massimamente importante, 

e perciò da conoscere, la propria realtà, il proprio vero essere, non quello altrui.” 

Kempis: “V'è quindi la necessità di dover considerare le cose da due prospettive. L'una si riferisce ai momenti 

della vita in cui si è oggetti degli avvenimenti, bersaglio degli stimoli esterni, ed in questo caso è lo stimolo 

che assume importanza, non la realtà vera o supposta da cui lo stimolo è generato. L'altra prospettiva si 

riferisce ai momenti della vita in cui si è soggetti degli avvenimenti ed è importante che ciascuno sia 

consapevole di ciò che rappresenta per gli altri, di quanto può influire nella loro realtà.” 

Claudio: “Infatti, quando vi diciamo «Tutto quello che vi accade, in ultima analisi, è per il vostro vero bene», 

ci riferiamo agli avvenimenti di fronte ai quali la vita vi mette. Ma quando siete voi ad agire, quando siete 

«soggetti» e non «oggetti» degli avvenimenti, la nostra affermazione non vi autorizza ad agire 

superficialmente e inconsapevolmente. Anzi, quando siete voi gli attori è proprio il momento di comportarvi 

in modo diametralmente opposto a quello dei fatalisti, e soprattutto in un modo estremamente consapevole, 

come se foste gli unici arbitri della vita degli altri.” 

*** 

Due sono i punti di vista da tenere presente nel considerare il nostro rapporto con la realtà. L' uno riguarda 

un aspetto passivo, che consiste nel doverla subire. Esso è strettamente connesso al karma, da noi mosso in 

precedenza. L'altro, che potremmo definirlo attivo, è inerente al nostro muoversi nella vita ed è relativo, in 

ultima analisi, alle relazioni che abbiamo con gli altri. È qui che principalmente si generano le cause, i cui 

effetti successivamente si manifesteranno. Sono di fatto quegli eventi successivi, che danno corpo all'aspetto 

per noi passivo della realtà. In conclusione, la vita è il confrontarsi, da parte nostra, con ciò che noi stessi 

creiamo. Potremmo dire che siamo davanti ad uno specchio, nel quale, percependo la nostra immagine, 

diamo forma a continue espressioni, che modificando il nostro aspetto, creano successivi stati d'essere 

interiori, a loro volta rappresentati da nuove figurazioni della nostra forma.  

*** 

Dali: “Ma al di là di queste considerazioni: su quale realtà per ciascuno è importante; altre ancora possono 

essere fatte sul modo di considerare la realtà.” 

Kempis: “Voi considerate la realtà in continuo divenire perché la frazionate; perché, nel vostro concetto, essa 

è limitata nel tempo e nello spazio. Per voi la realtà è quella che riuscite ad abbracciare, a percepire: quindi 

la limitate in senso spaziale; ed è quella che è ora, nel momento attuale: quindi la limitate in senso temporale. 

Ma il tempo e lo spazio sono, appunto, illusioni, che scaturiscono dal considerare la realtà in modo frazionato 

e non invece, qual essa è: un sol tutto inscindibile.” 

*** 

È la mente inferiore che genera il frazionamento, quindi il divenire e con esso, lo spazio ed il tempo. 

Quell'apparente film che chiamiamo vita, in realtà è la creazione di un sentire di coscienza, tanto limitato, da 

non avere consapevolezza di sé. Per manifestarsi nei mondi della percezione, la coscienza dovrà costruirsi dei 



5 
 

corpi, animati da programmi, determinati da archetipi che ne dispongono il funzionamento, in modo tale da 

farli sembrare automi. Di conseguenza, quelli che sono i comportamenti degli esseri, al nostro grado 

evolutivo, sono espressione di pseudo robot privi di coscienza, salvo le eccezioni legate alla presenza di un 

sentire più evoluto. 

*** 

Dali: “Badate bene, figli, in ciò che diciamo non c'è riprovazione. Infatti l'uomo è creatura della separatività, 

nasce da essa, come tutta la molteplicità; è quindi un fatto naturale che consideri il mondo nel quale vive 

estraneo a sé. La riprovazione, semmai, c'è nella misura in cui l'uomo non s'impegna a superare il senso di 

separatività, non tende a considerare la realtà, appunto, un sol tutto inscindibile.” 

François: “Non deve sembrare strano il fatto che quanto l'uomo trova in sé quale parte della sua natura, 

come il senso della separatività, debba essere superato. Vi sono numerose analogie chiarificatrici: per 

esempio l'interesse del fanciullo per i giochi, interesse che serve a svilupparlo nel corpo e nella psiche ma poi 

viene superato. La cosiddetta evoluzione dell'uomo è tutto un continuo superare stati d'essere raggiunti.” 

*** 

L'abbraccio paternalistico del Maestro Dali ci sostiene sempre. Lui sa bene che ciascuno non può trascendere 

la propria realtà coscienziale. "Non si può condannare il fiore che ancora non è sbocciato", hanno in un'altra 

occasione detto i Maestri. Questa consapevolezza non deve però tradursi in fatalistica inerzia. Non si possono 

eludere le responsabilità che la vita ci pone davanti. Interessante è anche l'osservazione che il Maestro 

François ci espone, essa riguarda il significato più profondo della vita, il quale è essenzialmente quello di far 

sviluppare la coscienza. Il film che stiamo vivendo è come un grande gioco al quale partecipiamo, come 

protagonisti per la maggior parte inconsapevoli, ma attraverso le contraddizioni, che vengono fuori 

vivendolo, gradatamente si sviluppa quella consapevolezza, che anticipa e poi genera comprensione. 

*** 

Kempis: “Allorché si limita la Realtà, quel «sol tutto inscindibile» appare come molteplicità, separazione. 

Cosicché ciò che l'uomo considera reale è solo apparenza di una parte della Realtà unica totale che così appare 

a chi non riesca a cogliere l'unità del Tutto. Ora, se già ben diversa è la realtà parziale rispetto alla assoluta, 

cioè a quella unica-totale, figuratevi quanto ben diversa sia l'apparenza della realtà parziale rispetto alla 

Realtà finale. Già nel mondo della percezione potete constatare quanto diverso sia ciò che appare da ciò che 

è : una pietra, che vista può sembrare un monolite, è invece frazionabilissima, ed è più vuota di materia che 

piena.” 

*** 

La percezione che i sensi ci danno è, non soltanto relativa al nostro grado di evoluzione, ma è anche 

estremamente soggettiva, perché determinata dalla limitatezza dei sensi stessi. Perciò dobbiamo dire che, 

quella che chiamiamo realtà oggettiva, è soltanto apparenza. D'altra parte anche quella porzione di realtà 

che proviene dal virtuale frazionamento della Realtà Assoluta e non passa dai piani della dualità, non può 

dirsi reale, perché di reale c'è solo Lei, che pur avendo in sé tutto ciò che esiste lo trascende nella fusione 

finale di tutti i Cosmi, a loro volta fusioni dei sentire relativi, che li fanno essere. Anche il sapere scientifico, 

che basa tutta la sua conoscenza sui sensi fisici, oggi arriva ad ammettere l'impossibilità della conoscenza del 

reale e si limita ad afferrarne l'utilità pratica.  

*** 



6 
 

Claudio: “Ora, non si può superare in senso di separazione, cioè sentire la Realtà come un sol Tutto 

inscindibile cercando un'intesa fra l'io e il non io, un'intesa fra le parti; solo nella comunione delle parti avviene 

il superamento della separatività. Tale comunione non è di apparenze, non è mettere in comune le proprie 

sostanze, i propri mezzi e le proprie qualità, restando enti separati; ma è identificazione cioè scoprire, sentire 

che il non io è parte integrante, complementare della propria identità. Non è comunione dall'esterno, ma è 

esclusivamente dall'interno e dall'interno essere.” 

Dali: “Quando voi pensate a Dio, in forza della separatività a cui soggiacete lo pensate come un personaggio 

dell'apparenza, cioè del vostro mondo. Lo immaginate esterno a voi. Lo pregate come se voi foste qui e Lui 

fosse lì o lassù. Non tenete presente, cioè, che Dio non può che essere la Realtà Unica Totale, ben diversa dalla 

somma della realtà parziale. Le realtà parziali necessariamente sono relative; la somma delle relatività non 

potrà mai dare l'Assoluto. Dio non può che essere «quel sol tutto inscindibile» al quale si perviene solo con 

l'intima comunione, col sentire, nell'identificazione. E questo «pervenire», con tutto ciò che significa, non è 

un raggiungere o aggiungersi a Dio, è semplicemente la «Manifestazione divina», l' «Essere Uno e 

molteplice», è l'unico possibile modo d'essere di Dio.” 

*** 

Queste comunicazioni dei Maestri Claudio e Dali inducono ad una profonda meditazione. Finché restiamo 

legati alla mente siamo nella dimensione della separatività. L'io domina, e l'io, vuol dire distinzione dall'altro 

ovvero il non-io. Come possiamo in quella condizione, accettare e pensare come parte di noi, una realtà 

diversa ed esterna a noi? Al massimo, con l'aiuto del ragionamento logico, possiamo diventare tolleranti e 

comprensivi, soprattutto nella utilitaristica considerazione, che la coesistenza fra noi e gli altri, è una 

necessità, e che questa non può sussistere, se non c'è collaborazione, sopportazione e rispetto. Questi sono 

i fondamenti del vivere civile. Ma quello che i Maestri chiamano superamento della separatività, sentirsi un 

"sol tutto inscindibile con la vita", non può venire dalla mente, come si è detto. Allora ci si può domandare 

da dove viene? I Maestri l'hanno chiamato "Sentire di coscienza" ovvero la Parte Reale del nostro essere, che 

se non è abbastanza ampia, non permette alla sua Essenza divina di esprimersi, ma se le limitazioni che la 

tengono imprigionata non sono troppo grandi, la consapevolezza e comprensione, che sono in lei, la 

proiettano verso l'Unità. È allora che "l'Essere uno e molteplice" si manifesta.  

*** 

Claudio: “Dio comprende nella Sua esistenza il Tutto: tutte le individualità, tutti gli individui, il soggetto e 

l'oggetto oltre la separazione. Egli è la coscienza assoluta. Non è tuttavia coscienza della cosa emanata come 

esistente al di fuori di Sé. Solo chi è nella separatività conosce la realtà in termini di soggetto e di oggetto. Ma 

chi include in sé il soggetto e l'oggetto è coscienza della realtà nella sua interezza che trascende la 

separazione.” 

Kempis: “La coscienza del Tutto-Uno non è la somma delle coscienze dei soggetti, perché sarebbe sempre 

una coscienza di parti; ma è la coscienza di ciò che sta al di là delle parti. Questo è importante perché 

garantisce l'identificazione con la coscienza assoluta non attraverso una sommatoria ma attraverso il 

superamento della separatività; non attraverso l'acquisizione, che non potrebbe mai avere fine. Non è quindi 

una questione di quantità ma di qualità.” 

Claudio: “Finché non si è trasceso la separatività vi è dolore, lotta, conflitto degli opposti. L'unità dell'Essere 

non può raggiungersi attraverso la moltiplicazione della separazione e quindi del dolore, della lotta, del 

conflitto degli opposti; in alte parole, attraverso la continuazione della divisione.” 



7 
 

*** 

Il punto focale è la separatività. Finché la coscienza è limitata, al punto d'avere bisogno di crearsi una realtà 

duale, il soggetto e l'oggetto saranno distinti, e tutta l'esistenza sarà animata dagli opposti, da una parte il 

dolore dall'altra il piacere. Sono queste le due polarità che attivano il movimento della coscienza, altrimenti 

inerte per effetto delle sue limitazioni. Quindi ad un certo grado di coscienza la sofferenza, può dirsi una 

benedizione. Il motore che la mette in azione si chiama legge del Karma.  Aveva ragione Buddha, la sofferenza 

è parte integrante della incarnazione, e può essere superata soltanto con il distacco. Ma questo non può 

aversi pienamente se non con il superamento delle limitazioni che impediscono l'identificazione con l'Unità. 

*** 

Kempis: “La dottrina che accetta la separatività come condizione di esistenza stabile, che non è mai trascesa; 

che accetta la continuazione del non io e dell'io come fattori integranti della realtà; che non prescinderà mai 

da una tale impostazione duale; è una dottrina creata da chi non conosce e non ha compreso la vera 

condizione d'essere del Tutto.” 

Claudio: “L'esistenza della separatività non ha lo scopo di far continuare «l'io sono» in perpetuo, ma di 

liberare la coscienza dall'io, dopo che l'io l'ha creata. Il senso della separatività, infatti, non esiste nella natura 

incosciente; c'è invece nell'uomo, preda dell'io e del tu, del desiderio, della continuazione dell'io personale, 

della speranza che la vita continui dopo la morte e di riunirsi a coloro che ama. Ma l'unione che egli concepisce 

conserva la separazione del tu e dell'io; non è l'unione di cui noi vi parliamo. L'io personale dipende dal corpo, 

dall'educazione, dall'ambiente, ossia dalla personalità, e cambia ad ogni vita.” 

Kempis: “L'individualità è continua, attraverso la nascita e la morte; è la guida della propria esistenza quale 

individuo distinto sino alla comunione del Tutto-Uno, all'esistenza onnicomprensiva, al di là della distinzione, 

in uno stato d'essere, cioè, in cui si conosce la Realtà al di là dell'apparenza e la si conosce nel modo che non 

lascia posto a supposizioni ed errori, nel modo più vero che possa esservi, che è quello di essere la Realtà 

stessa.” 

*** 

Il sentire di coscienza, che dal virtuale frazionamento ci riporta all'unità con la Coscienza Assoluta, è come il 

filo di una collana di perle, che, quali sentire relativi, si succedono da un'incarnazione all'altra. I Maestri hanno 

chiamato «individualità» questa collana. Le perle rimangono sempre le stesse dal punto di vista della sostanza 

che le compone, ma mutano in ampiezza e forma, ed in questa immagine simbolica rappresentano le 

personalità, che, come le perle che mutano nella collana, così anch'esse ad ogni incarnazione cambiano. Le 

personalità sono state indicate dai Maestri anch'esse come sentire, ma sono sentire assai diversi dai sentire 

di coscienza, perché queste sono soggettive ed individuali in quanto determinate dalle esperienze vissute 

nelle diverse vite. La reale rappresentazione della morte è questa, ovvero il passaggio da una perla all'altra, 

che muta in forma e quantità di sostanza, ma conserva la sua originaria essenza. Trovare l'Unità con il Tutto 

consiste nel riscoprire questa Essenza  

*** 


