La realta e divenire o essere?

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA,* pp. 233-239
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Probabilmente certe nostre affermazioni concernenti la realtd, ad esempio se essa debba
concepirsi come «essere» o come «divenire», sono da voi considerate una speculazione che non ha un
valore, un'utilita, neppure dall'ormai inusitato punto di vista etico. Pensarla cosi significa non comprendere
che concepire la realta in una certa maniera dovrebbe comportare, per coerenza, un pensiero, una
condotta, insomma un modo di vedere la vita in tutti i suoi innumerevoli aspetti, dalla stessa prospettiva. In
linguaggio moderno si direbbe che la concezione che si ha della realta é I'ideologia e il proprio vivere la
politica che, come i politici insegnano e dimostrano, dovrebbe essere coerente all'ideologia.”

kkk

La premessa del Maestro Kempis & importante perché spiega il valore di quest'aspetto dell'insegnamento,
ovvero non e soltanto inerente alla metafisica, ma riguarda anche |' etica. || comportamento di ognuno
dipende si dall'essenza del suo sentire di coscienza, ma questo, nell'esprimersi necessita degli strumenti
fisico, astrale e mentale ed & attraverso il mentale che si forma l'ideologia, la quale impronta di sé il
funzionamento degli altri due veicoli. Accade percio che lo stesso sentire di coscienza nell'esprimersi risulta
non solo condizionato, ma in certe situazioni completamente determinato dall'azione di quegli stessi
veicoli. Da tutto cio se ne deduce che la visione del Reale in "essere", rovesciando completamente la
prospettiva dell'esperienza ordinaria pud cambiare completamente |'esistenza di una persona e quindi in
parte il suo comportamento.

Kempis: “Concepire la realtd come essere significa credere che esiste qualcosa oltre il mondo sensibile, e da

qui tutte le implicazioni conseguenti, implicazioni che non sono solo a livello individuale. Nei vari momenti
della storia dell'uomo, in cui il pensiero filosofico aveva un certo carattere, in senso analogo ha camminato
tutta la cultura umana. Per esempio, la scienza non avrebbe raggiunto l'attuale sviluppo se nel secolo
attuale e in quello precedente la filosofia non fosse stata dominata dal concetto della realta come
«divenire»; perché appunto una simile concezione significa annettere la piti grande importanza al mondo
sensibile e dei fenomeni e percio aprire la strada all'empirismo, al materialismo e via dicendo. Se il concetto
della realta come «divenire» ha dominato la filosofia del secolo attuale e precedente, in cio un gran merito
I'ha avuto Hegel, il sacerdote della realta razionale. Grandi meriti si possono riconoscere a quel filosofo
principalmente quello di avere compendiato il pensiero filosofico precedente ai suoi tempi e di avergli dato
un assetto piti organico e conseguente. Penso che la valutazione del suo pensiero non possa prescindere da
una tale premessa, cioé che non si debba ricercare in lui una originalita di concezione ma solo una piti
compiuta focalizzazione delle conseguenze che logicamente comporta ['accettazione di certi concetti
basilari. Mi si dira che in filosofia c'e poco da essere originali in fatto di concetti-base: sono perfettamente
d'accordo. La qualita di un filosofo salta fuori dalla sua capacita di raffrontare certe concezioni
fondamentali, scartare quelle che contrastano con una visione della realta quanto pit universale possibile,
ma che nello stesso tempo tenga conto del valore del singolo, dell' individuo, e dare poi una concezione-

L |E GRANDI VERITA RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



elaborazione unitaria. Da una tale prospettiva la filosofia di Hegel non puo che essere giudicata
favorevolmente. Per quanto riguarda due temi fondamentali della sua filosofia, e cioé la razionalita e il
«divenire» della realta, desidero pero ricordare che altri, prima di lui e pit di lui, hanno colto il carattere
razionale del reale. Per esempio, perfino san Tommaso con le sue affermazioni sui caratteri di Dio
implicitamente attribuisce alla realta, ovviamente quale lui la concepiva, una giustizia ed una razionalita al
di la dell'umano: ossia divinizzava il razionale. Se poi si afferma che le struttura della realta é tale che puo
essere dfferrata dalla logica umana, e che l'ordine delle idee dell'uomo riflette la disposizione della realta,
allora si puo fare riferimento persino a Parmenide. Per quanto riguarda poi il concetto del «divenire», si puo
risalire ancora pit indietro nel tempo, alla piti antica filosofia greca, della quale conservate solo le tracce,
agli lonici, al meraviglioso Eraclito.”

Per dimostrare la sua visione della realta, da lui percepita in «essere», il Maestro prende a riferimento il
filosofo Hegel, fra i maggiori esponenti della visione del reale in «divenire», oltre che sostenitore del valore
della razionalita nell'Esistente. Dopo un brevissimo richiamo ad alcuni filosofi, che in qualche modo
possono a lui accostarsi, inizia a dimostrare l'incoerenza logica del «divenire» rispetto al «essere». Viene
qui da osservare che, poiché la percezione che i nostri sensi danno del mondo circostante, non &
certamente di un mondo statico ed inerte, se ne pud dedurre che non sia sufficiente I'argomentazione
puramente logica a smontare l'idea di vivere una realta che scorre e diviene. Infatti, per quanto il valore
oggettivo della conoscenza sensoriale sia fortemente discutibile, esso rimane un punto di riferimento, per

noi esseri umani, dal quale € molto difficile quasi impossibile prescindere.

kkk

Kempis: “Non senza ragione volendo parlare del «divenire» ho citato Hegel. Infatti quel filosofo piti vicino
al vostro tempo unisce la concezione del crearsi e trasformarsi del Tutto con quella della razionalita della
realta e della realta del razionale. Attenti! Ecco il punto centrale. ma é veramente_razionale e logico il

concetto della realta in divenire? Per «divenire» si intende il fluire, il crearsi, il trasformarsi del mondo; il
cambiare stato, attributi, accidenti, modi, eccetera di qualcosa. Il bruco diviene farfalla, immagine retorica
ma fatto comune della natura. Ora, contrariamente a quanto taluno sostiene, mi sembra che nel concetto
del «divenire», comunque la si metta, scappi sempre fuori il persistere di qualcosa attraverso le mutazioni.
Lo stesso «divenire» di Hegel, inteso come sintesi fra "non essere" ed "essere", implica un collegamento fra i
due stati. Il «divenire» si misura, appare, entro qualcosa; cioe é di qualcosa ;e per quanto si allarghi e si
generalizzi questo qualcosa per tentare di disidentificarlo, al massimo si potra arrivare ad affermare che é il
mondo, il Tutto nel suo insieme che «diviene», ma sempre si trovera un qualcosa, una identita che diviene,
sia pur essa la realta in senso lato. Se cosi non fosse, si tratterebbe di tante realta diverse, ciascuna con una

propria identita limitata all'unita di mutazione. Ma affermare cio, ossia affermare il non persistere della
identita, significa affermare una realta «essere» quale noi ve I'abbiamo illustrata con l'esempio dei
fotogrammi.”

Se l'identita della Realta, pur modificandosi nella forma, resta la stessa, € evidente che la modificazione,
ovvero il divenire, & soltanto apparenza mentre l'essenza di essa & Essere, quindi il «divenire» e illusione.
Altrimenti se la Realta non & piu la stessa al modificarsi della forma, perdendo la sua identita ed
acquistandone successivamente una nuova, ancora dobbiamo affermare che I'essenza del Reale € «essere»,
infatti esso appare costituito da una successione di stati, tutti diversi fra loro, ma esprimenti la condizione

2



di una perfetta staticita. Questa & la stessa situazione indicata dai Maestri con la "Teoria dei fotogrammi".
Con un esempio piu semplice si puo richiamare alla mente I'immagine della pizza di un film, che quando &
nella macchina non ancora messa in funzione dall'operatore, esprime tante immagini fotografiche, che
tutte insieme costituiscono e rappresentano una situazione di «essere». Mentre, qualora la macchina sia
fatta funzionare, allo spettatore il film apparira nella rappresentazione di tutta la sua storia completa di
significato.

Kempis: “Percio proviamo a porre che il persistere della identita attraverso alle mutazioni sia la "conditio
sine_qua _non" del “divenire” stesso. Che cosa si deve intendere per "identita"? Non certo quello che
intendeva Eraclito, altro sacerdote del "divenire" il quale affermava che l'identita é un'apparenza, perché in
natura nulla é identico. Come sapete, in filosofia piti generalmente si intende per "identita" il persistere
dell'unita attraverso il variare degli attributi, dei modi, degli accidenti e via dicendo. A questo punto,
un'altra domanda: e per "unita" che cosa si deve intendere? Indubbiamente la qualita di cio che é uno-
monolito, uno come primo numero della serie, oppure la qualita di cio che é un insieme cosi unito da
costituire un sol tutto inscindibile. Mentre si comprende abbastanza bene il concetto di un" insieme" cosi
unito da costituire un sol tutto inscindibile; per esempio un organismo che non si puo dividere senza che ne
vengano meno gli attributi, le funzioni, i caratteri, eccetera; non é altrettanto definibile il concetto di "uno”,
specie nel senso della matematica. Per rendersene conto basta osservare le tautologie, le indeterminatezze
che le definizioni di certi matematici contengono a proposito della unita. Ma per quello che vogliamo dire,
anche se i termini non sono rigorosi, noi intendiamo per unita, e quindi per Uno, o il primo della serie dei
numeri, I'Uno mondlito, o un insieme cosi unito da costituire un sol tutto inscindibile. Allora, quando si
sostiene che si puo affermare che la realta "diviene" solo se conserva la sua identita attraverso le mutazioni;
e conserva la sua identita se mantiene la sua unita pur nel variare degli attributi, dei modi, eccetera; quando
si sostiene questo, a quale unita ci si riferisce? Supponiamo all'uno-mondlito. Ma se é cosi, I'uno-monolito
non é tale solo nei successivi momenti delle mutazioni, cioé del "divenire"; cioé solo momento per momento
e disgiuntamente in ogni momento; poiché altrimenti si tratterrebbe di tanti uno-mondliti diversi in qualita
quanti sono i momenti della mutazioni, e cio significherebbe secondo quello che abbiamo detto con
I'esempio dei fotogrammi, annullare il divenire stesso. Quindi I'uno-mondlito tale dovrebbe rimanere in
tutta la successione del mutare; cioé dovrebbe mantenersi sempre quello uno nel tempo; ma se cosi fosse,
allora il "divenire" non sarebbe della "realta"; sarebbe degli attributi, dei modi, degli accidenti eccetera;
mentre | realta nella sua essenza resterebbe una e immutabile. Ma questo é il concetto classico della realta

" w

"essere" che si contrappone proprio a quello della realta "divenire".

k% k

Provo a sintetizzare questi concetti espressi dal Maestro: I'uno-monolito non rimane tale nei successivi
momenti delle mutazioni, ma da luogo a tanti uno-monoliti diversi in qualita quanti sono i momenti della
mutazione. Si rientra cosi nell'esempio dei fotogrammi, annullando percio il "divenire", perché i
fotogrammi, come gia argomentato, rappresentano una realta in "essere". L'uno-monolito rimane tale in
tutta la successione dei momenti, cioé resta costante nel tempo, allora i cambiamenti qualitativi, che

vengono percepiti, sono solo apparenza, mentre |'essenza rimane immutabile, ovvero la Realta & "essere" e
“non divenire".

Kempis: “C'e anche da dire che se si afferma che la realta é in "divenire", implicitamente si ammette che la
molteplicita é reale e percio non si puod pensare a quella unita che la realta conserva attraverso le mutazioni

3



come se si trattasse dell'uno-monolito. Nella molteplicita, intesa come reale e non come apparenza, si puo
parlare di unita solo nel senso di un insieme che costituisca un sol tutto inscindibile. Pero anche per l'unita
cosi intesa vale quello che ho detto per I'uno-monolito a proposito della successione delle mutazioni, cioé
che l'unita non é limitata ai tanti momenti della trasformazione considerati separatamente ma deve essere
intesa in senso che trascenda lo spazio e il tempo. Ma se 'unita non si pud che intendere come un insieme
cosi unito da formare un sol tutto inscindibile che abbraccia la successione delle mutazioni, allora il
"divenire" e un'apparenza: non é la vera qualita e condizione delle cose.”

kkk

Ammettere il "divenire" vuol dire parlare di molteplicita, non apparente ma reale. Si puo allora parlare di
unita solo se si ammette che gli elementi che la compongono formino un insieme assolutamente
inscindibile. Siamo allora nella situazione analoga a quella dell'uno-monolito dove l'unita non puo essere
considerata come somma dei tanti momenti della trasformazione, ma deve essere intesa quale fusione di
questi e tale che li trascenda, sia come spazio che come tempo. Quindi di fatto la molteplicita non puo
essere considerata reale, ma soltanto apparente, di conseguenza, da cio discende che anche il "divenire",
che ad essa ¢ legato, risulta apparente. Percio la reale condizione d'esistenza delle cose che appaiono alla
nostra percezione non puo che essere che quella di "Essere".

Kempis: “In conclusione e piu sinteticamente: se per "divenire" si intende il trasformarsi di qualcosa che
mantiene pero la sua identita attraverso le mutazioni, allora la trasformazione non incide nella identita, cioé
nell'intimo essere, percio la trasformazione é un fatto esteriore, marginale, proprio come afferma la
concezione della realta "essere". Se invece, la trasformazione incide nell'intimo essere, allora il permanere
della identita é una interpretazione, un'affermazione a priori, che non si fonda su un fatto strutturale. Se
cosi e, non si tratta d'una realta che diviene ma di tante realta che sono. E questo é il concetto della realta
"essere" quale noi abbiamo sempre affermato: concetto che non nega l'unita, l'identita del Tutto, ma che ne
da una visione diversa da quella classica. Il nostro concetto di realta non afferma, infatti, che la realta é una
che" diviene" e che conserva la sua identita per mezzo del permanere della identita attraverso le mutazioni,
cosi come si direbbe che alla base della serie dei numeri & sempre I'uno; noi affermiamo che ciascun numero
della serie é una diversa realta e che I'unita é ottenuta attraverso la fusione trascendente della serie. Ed é in
virtt di questa fusione trascendente che ciascun numero é collegato all'altro tanto da costituire un sol tutto
inscindibile: il Tutto-Uno-Assoluto.”

k% k

Le due possibilita di pensare la Realta portano entrambi a concepirla in essere. Sia che la si intenda quale
successione di momenti, in apparenza diversi, ma tutti espressione di una stessa identita, sia che si pensi
tali momenti a sé stanti ovvero tali da perdere l'identita che sembrerebbe unificarli. I| Maestro Kempis
sostiene la seconda ipotesi, ma aggiunge a questa un'affermazione che ribalta completamente quella che
potrebbe essere la visione di una Realta pluralista. Introduce il concetto di trascendenza, che permette di
unire il molteplice in una fusione che restituisce l'unita alla pluralita. Concepire la trascendenza e
un'operazione non facile a farsi perché e possibile mediante un salto di qualita, passaggio che puo avvenire
soltanto quando la coscienza lo permetta. Ovvero la mente inferiore trovi ispirazione dall'anima.

Kempis: “Caro Hegel, I'affermazione che "la realta é in divenire" e un'affermazione a priori, come tante
altre, ma che diversamente da quelle non ha neppure la coerenza e la logica concettuale che quelle possono

4



avere. E un'affermazione simile a quella secondo la quale Dio é Assoluto ma, al tempo stesso, & disgiunto e
separato dalla sua creazione: il che e un assurdo. Speriamo, mio caro Hegel, che col nostro cercare la logica
e il razionale ad ogni costo, non si finisca col perdere il senso della realta come accadde a due dei tre
protagonisti di questa storiella. Si racconta che tre viaggiatori affamati, attraversando una landa solitaria,
s'imbatterono in una lepre, che catturarono e cucinarono in qualche modo. Sorse allora il problema di come
spartire in parti eguali la lepre, in modo che d ognuno toccasse una identica porzione. Uno di loro disse agli
altri due: «Decidete voi, ché la vostra decisione mi trovera in ogni modo pago». Lo credo bene ! Mentre gli
altri due discutevano animatamente, egli, con piu senso della realta mangio tutto I'animale. Perdonate la
storiella detta per interrompere e cosi alleggerire un argomento noioso. Perché non intendo finire qui: vorrei
infatti seguitare con alcune considerazioni sulla concezione della realta.”

La conclusione di tutte queste argomentazioni, legate strettamente alla logica, € che: non & logicamente
corretto ritenere razionale "La realta in divenire" come & sostenuto nella filosofia di Hegel, padre del
razionalismo. Ma l'insegnamento del Cerchio non € una filosofia astratta, anche se si serve, specialmente
nelle lezioni del Maestro Kempis, di una logica strettissima. | Maestri tengono molto conto del nostro stato
percettivo, assai limitato rispetto all'altezza dei concetti che loro ci insegnano, cercano percio di alleggerire
il clima con divagazioni scherzose, le quali pero ci riportano alla realta che viviamo, da noi percepita come
concreta e reale, anche se, nella sua essenza, fa parte della grande illusione nella quale siamo immersi.

Kempis: “Cio che I'uomo fa, opera nel mondo esterno, é ritenuto reale; mentre cio che sogna é ritenuto
irreale. Il concetto di reale, di realta, é associato o addirittura identificato con quello di concretezza. Ma
qual' é la realta di un uomo ? Cio che tutti vedono in lui?, per esempio, il suo corpo fisico? La realta del
mondo esterno, ritenuto concreto e oggettivo, non é certo solo quella che I'uomo pud percepire e che riesce
a conoscere; quindi sembrerebbe piti preciso, piti proprio, con "realta"”, sottintendere non concretezza, ma
completezza, totalita. Percio la realta dell'individuo é l'individuo in sé, considerato non solo come un corpo
fisico ma anche come una psiche; non solo considerato immobile, ma nella sua completezza, nella
completezza del suo essere, dei suoi pensieri, dei desideri, dei sogni. Se si é disposti ad accettare che tutta la
realta di un individuo comprenda anche tutta la sua attivita esteriore e interiore, anche il suo intimo essere,
perché dovremmo escludere i sogni, che non si diversificano dai suoi pensieri se non per il fatto che anziché
essere prodotto della sua mente in stato di veglia lo sono in stato di sonno?”

*kk

Siamo abituati a pensare che cid che facciamo nella vita, sia qualcosa di concreto e di reale, cosi rimaniamo
ancorati al corpo fisico. Pensiamo che la concretezza di una persona risieda nel suo aspetto esteriore, al
massimo arriviamo ad ammettere che facciano parte della realta dell'individuo anche i suoi pensieri e le sue
emozioni, mentre facciamo fatica e prendere in considerazione i suoi ideali, le sue aspirazioni, tanto meno i
suoi sogni. Ci rimane difficile dare importanza e valore al suo vissuto, considerato nell'ambiente nel quale si
manifesta e nel quale si e sviluppato. Ancora piu difficile € per noi immaginare la possibilita che l'individuo
abbia avuto esperienze in precedenti vite, e che siano proprio quelle, che in qualche modo condizionino i
comportamenti da noi osservati. Insomma considerare reale soltanto lo spettro della nostra percezione
limita per noi fortemente la rappresentazione della Realta.

k% k



Kempis: “E ancora: € comune convinzione che la realta delle cose sia quella che potete osservare nel
momento in cui la prendete in considerazione. Al massimo siete convinti, per esempio, che la totale realta di
una pianta non sia solo quello che vi appare; che altro vi sia che possa sfuggire alla vostra osservazione;
pero siete convinti che, qualunque sia tale realta, essa sia quella del momento in cui la osservate. Non e
cosi: la realta di una pianta che osservate non é solamente quella che sta oltre cio che appare, ma é anche
tutta quella che sta a monte, in senso temporale, del momento di osservazione. E non é tutto: la realta di
una pianta che osservate non é ancora solo tutto il suo ciclo di vita, che va dal seme al suo stato attuale di
sviluppo, ma é anche tutta I'evoluzione biologica che sta a monte del seme. E non é ancora tutto: la totale
realta di quella pianta comprende anche lo sviluppo futuro della stessa e delle caratteristiche che attraverso
di essa sono trasmesse alle piante discendenti. Ma non & ancora tutto, perché ho parlato solo della realta
biologia, ho trascurato cio che quel soggetto rappresenta, da un qualunque punto di vista, per altri
soggetti.”

Ragionamenti analoghi potrebbero farsi per ogni essere esistente. || Maestro porta quale esempio una
pianta, ma il discorso potrebbe valere anche per un'animale e addirittura un sasso. La cosa potrebbe
estendersi a tutto, ancora, per esempio: ad un luogo. Pensiamo come, nell'ammirare un paesaggio,
potremmo andare ben oltre I'immagine che ci appare. Se ampliassimo la visione in diverse direzioni,
potremmo scivolare in epoche passate, visualizzare i cambiamenti che possono essere stati creati, i
differenti abitanti che hanno animato quei luoghi, 'alternarsi delle stagioni con le differenti situazioni
climatiche. Provare ad allargare la prospettiva della nostra considerazione della vita puo aprire grandi
possibilita di crescita al sentire, sia quello di coscienza che quello in senso lato.

k% k

Kempis: “Dunque, il fatto di esaminare qualcosa, in un momento ,in una fase del suo ciclo di esistenza, non
devi farvi dimenticare che si tratta di un'osservazione limitativa: la totale realta di cio che osservate di tratta
ben oltre le condizioni spazio-temporali del momento di osservazione. Eppure per quanto possa ingigantirsi,
a séguito di tali riflessioni, la realta totale di qualunque cosa, o dell'intero cosmo, anche considerato
nell'intero suo ciclo d'esistenza, altro non é se non cio che appare di un infinitesimo frammento dell'Essere
Divino, cioé dell'Assoluta Realta Totale. Cosi € la sua struttura che abbraccia e contiene, unendole e
trascendendole, innumerevoli realta limitate, dimensionate in tempi e spazi; ed ecco perché Tutto é Uno:
qualsiasi cosa su cui i vostri occhi si posino si estende nella sua realta alla Totalita dell'Uno.”

k% k

La conclusione della comunicazione € fondamentale, perché porta a ritrovare I'Unita da qualunque oggetto
particolare si voglia partire. La prospettiva dalla quale noi facciamo riferimento e quella del frazionamento
del Tutto, che e virtuale, proprio perché illusorio, ossia legato alle limitazioni del sentire di coscienza
individuale. Esse sono anche loro virtuali in quanto dovute all'intimo del sentire, che non & in grado di
riconoscersi nell'Uno. In altre parole siamo Dio, ma non sappiamo di esserLo. Questo limite & la causa
dell'illusione, che ci pervade ed annebbia, ma le leggi che la nostra Essenza impone, inevitabilmente
conducono a scoprirla e a dissolverla. Accade allora che, dalla percezione di un insignificante ed inutile
oggetto, si possa scivolare nell'estrema grandezza dell'Universale. E a questa visione che, a mio parere, ci
conducono le argomentazioni estremamente logiche del Maestro ed € in essa, che si puo scoprire la grande

benedizione, che perviene in noi dalla Vita.



