
1 
 

La realtà è divenire o essere? 

 

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITÀ,1 pp. 233-239 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Kempis: “Probabilmente certe nostre affermazioni concernenti la realtà, ad esempio se essa debba 

concepirsi come «essere» o come «divenire», sono da voi considerate una speculazione che non ha un 

valore, un'utilità, neppure dall'ormai inusitato punto di vista etico. Pensarla così significa non comprendere 

che concepire la realtà in una certa maniera dovrebbe comportare, per coerenza, un pensiero, una 

condotta, insomma un modo di vedere la vita in tutti i suoi innumerevoli aspetti, dalla stessa prospettiva. In 

linguaggio moderno si direbbe che la concezione che si ha della realtà è l’ideologia e il proprio vivere la 

politica che, come i politici insegnano e dimostrano, dovrebbe essere coerente all'ideologia.” 

*** 

La premessa del Maestro Kempis è importante perché spiega il valore di quest'aspetto dell'insegnamento, 

ovvero non è soltanto inerente alla metafisica, ma riguarda anche l' etica. Il comportamento di ognuno 

dipende sì dall'essenza del suo sentire di coscienza, ma questo, nell'esprimersi necessita degli strumenti 

fisico, astrale e mentale ed è attraverso il mentale che si forma l'ideologia, la quale impronta di sé il 

funzionamento degli altri due veicoli. Accade perciò che lo stesso sentire di coscienza nell'esprimersi risulta 

non solo condizionato, ma in certe situazioni completamente determinato dall'azione di quegli stessi 

veicoli. Da tutto ciò se ne deduce che la visione del Reale in "essere", rovesciando completamente la 

prospettiva dell'esperienza ordinaria può cambiare completamente l'esistenza di una persona e quindi in 

parte il suo comportamento. 

*** 

Kempis: “Concepire la realtà come essere significa credere che esiste qualcosa oltre il mondo sensibile, e da 

qui tutte le implicazioni conseguenti, implicazioni che non sono solo a livello individuale. Nei vari momenti 

della storia dell'uomo, in cui il pensiero filosofico aveva un certo carattere, in senso analogo ha camminato 

tutta la cultura umana. Per esempio, la scienza non avrebbe raggiunto l'attuale sviluppo se nel secolo 

attuale e in quello precedente la filosofia non fosse stata dominata dal concetto della realtà come 

«divenire»; perché appunto una simile concezione significa annettere la più grande importanza al mondo 

sensibile e dei fenomeni e perciò aprire la strada all'empirismo, al materialismo e via dicendo. Se il concetto 

della realtà come «divenire» ha dominato la filosofia del secolo attuale e precedente, in ciò un gran merito 

l'ha avuto Hegel, il sacerdote della realtà razionale. Grandi meriti si possono riconoscere a quel filosofo 

principalmente quello di avere compendiato il pensiero filosofico precedente ai suoi tempi e di avergli dato 

un assetto più organico e conseguente. Penso che la valutazione del suo pensiero non possa prescindere da 

una tale premessa, cioè che non si debba ricercare in lui una originalità di concezione ma solo una più 

compiuta focalizzazione delle conseguenze che logicamente comporta l'accettazione di certi concetti 

basilari. Mi si dirà che in filosofia c'è poco da essere originali in fatto di concetti-base: sono perfettamente 

d'accordo. La qualità di un filosofo salta fuori dalla sua capacità di raffrontare certe concezioni 

fondamentali, scartare quelle che contrastano con una visione della realtà quanto più universale possibile, 

ma che nello stesso tempo tenga conto del valore del singolo, dell' individuo, e dare poi una concezione-

 
1 LE GRANDI VERITÁ RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1982. 



2 
 

elaborazione unitaria. Da una tale prospettiva la filosofia di Hegel non può che essere giudicata 

favorevolmente. Per quanto riguarda due temi fondamentali della sua filosofia, e cioè la razionalità e il 

«divenire» della realtà, desidero però ricordare che altri, prima di lui e più di lui, hanno còlto il carattere 

razionale del reale. Per esempio, perfino san Tommaso con le sue affermazioni sui caratteri di Dio 

implicitamente attribuisce alla realtà, ovviamente quale lui la concepiva, una giustizia ed una razionalità al 

di là dell'umano: ossia divinizzava il razionale. Se poi si afferma che le struttura della realtà è tale che può 

essere afferrata dalla logica umana, e che l'ordine delle idee dell'uomo riflette la disposizione della realtà, 

allora si può fare riferimento persino a Parmenide. Per quanto riguarda poi il concetto del «divenire», si può 

risalire ancora più indietro nel tempo, alla più antica filosofia greca, della quale conservate solo le tracce, 

agli Ionici, al meraviglioso Eraclito.” 

*** 

Per dimostrare la sua visione della realtà, da lui percepita in «essere», il Maestro prende a riferimento il 

filosofo Hegel, fra i maggiori esponenti della visione del reale in «divenire», oltre che sostenitore del valore 

della razionalità nell'Esistente. Dopo un brevissimo richiamo ad alcuni filosofi, che in qualche modo 

possono a lui accostarsi, inizia a dimostrare l'incoerenza logica del «divenire» rispetto al «essere». Viene 

qui da osservare che, poiché la percezione che i nostri sensi danno del mondo circostante, non è 

certamente di un mondo statico ed inerte, se ne può dedurre che non sia sufficiente l'argomentazione 

puramente logica a smontare l'idea di vivere una realtà che scorre e diviene. Infatti, per quanto il valore 

oggettivo della conoscenza sensoriale sia fortemente discutibile, esso rimane un punto di riferimento, per 

noi esseri umani, dal quale è molto difficile quasi impossibile prescindere. 

*** 

Kempis: “Non senza ragione volendo parlare del «divenire» ho citato Hegel. Infatti quel filosofo più vicino 

al vostro tempo unisce la concezione del crearsi e trasformarsi del Tutto con quella della razionalità della 

realtà e della realtà del razionale. Attenti! Ecco il punto centrale. ma è veramente razionale e logico il 

concetto della realtà in divenire? Per «divenire» si intende il fluire, il crearsi, il trasformarsi del mondo; il 

cambiare stato, attributi, accidenti, modi, eccetera di qualcosa. Il bruco diviene farfalla, immagine retorica 

ma fatto comune della natura. Ora, contrariamente a quanto taluno sostiene, mi sembra che nel concetto 

del «divenire», comunque la si metta, scappi sempre fuori il persistere di qualcosa attraverso le mutazioni. 

Lo stesso «divenire» di Hegel, inteso come sintesi fra "non essere" ed "essere", implica un collegamento fra i 

due stati. Il «divenire» si misura, appare, entro qualcosa; cioè è di qualcosa ;e per quanto si allarghi e si 

generalizzi questo qualcosa per tentare di disidentificarlo, al massimo si potrà arrivare ad affermare che è il 

mondo, il Tutto nel suo insieme che «diviene», ma sempre si troverà un qualcosa, una identità che diviene, 

sia pur essa la realtà in senso lato. Se così non fosse, si tratterebbe di tante realtà diverse, ciascuna con una 

propria identità limitata all'unità di mutazione. Ma affermare ciò, ossia affermare il non persistere della 

identità, significa affermare una realtà «essere» quale noi ve l'abbiamo illustrata con l'esempio dei 

fotogrammi.” 

*** 

Se l'identità della Realtà, pur modificandosi nella forma, resta la stessa, è evidente che la modificazione, 

ovvero il divenire, è soltanto apparenza mentre l'essenza di essa è Essere, quindi il «divenire» è illusione. 

Altrimenti se la Realtà non è più la stessa al modificarsi della forma, perdendo la sua identità ed 

acquistandone successivamente una nuova, ancora dobbiamo affermare che l'essenza del Reale è «essere», 

infatti esso appare costituito da una successione di stati, tutti diversi fra loro, ma esprimenti la condizione 



3 
 

di una perfetta staticità. Questa è la stessa situazione indicata dai Maestri con la "Teoria dei fotogrammi". 

Con un esempio più semplice si può richiamare alla mente l'immagine della pizza di un film, che quando è 

nella macchina non ancora messa in funzione dall'operatore, esprime tante immagini fotografiche, che 

tutte insieme costituiscono e rappresentano una situazione di «essere». Mentre, qualora la macchina sia 

fatta funzionare, allo spettatore il film apparirà nella rappresentazione di tutta la sua storia completa di 

significato. 

*** 

Kempis: “Perciò proviamo a porre che il persistere della identità attraverso alle mutazioni sia la "conditio 

sine qua non" del “divenire” stesso. Che cosa si deve intendere per "identità"? Non certo quello che 

intendeva Eraclito, altro sacerdote del "divenire" il quale affermava che l'identità è un'apparenza, perché in 

natura nulla è identico. Come sapete, in filosofia più generalmente si intende per "identità" il persistere 

dell'unità attraverso il variare degli attributi, dei modi, degli accidenti e via dicendo. A questo punto, 

un'altra domanda: e per "unità" che cosa si deve intendere? Indubbiamente la qualità di ciò che è uno-

monòlito, uno come primo numero della serie, oppure la qualità di ciò che è un insieme così unito da 

costituire un sol tutto inscindibile. Mentre si comprende abbastanza bene il concetto di un" insieme" così 

unito da costituire un sol tutto inscindibile; per esempio un organismo che non si può dividere senza che ne 

vengano meno gli attributi, le funzioni, i caratteri, eccetera; non è altrettanto definibile il concetto di "uno", 

specie nel senso della matematica. Per rendersene conto basta osservare le tautologie, le indeterminatezze 

che le definizioni di certi matematici contengono a proposito della unità. Ma per quello che vogliamo dire, 

anche se i termini non sono rigorosi, noi intendiamo per unità, e quindi per Uno, o il primo della serie dei 

numeri, l'Uno monòlito, o un insieme così unito da costituire un sol tutto inscindibile. Allora, quando si 

sostiene che si può affermare che la realtà "diviene" solo se conserva la sua identità attraverso le mutazioni; 

e conserva la sua identità se mantiene la sua unità pur nel variare degli attributi, dei modi, eccetera; quando 

si sostiene questo, a quale unita ci si riferisce? Supponiamo all'uno-monòlito. Ma se è così, l'uno-monolito 

non è tale solo nei successivi momenti delle mutazioni, cioè del "divenire"; cioè solo momento per momento 

e disgiuntamente in ogni momento; poiché altrimenti si tratterrebbe di tanti uno-monòliti diversi in qualità 

quanti sono i momenti della mutazioni, e ciò significherebbe secondo quello che abbiamo detto con 

l'esempio dei fotogrammi, annullare il divenire stesso. Quindi l'uno-monòlito tale dovrebbe rimanere in 

tutta la successione del mutare; cioè dovrebbe mantenersi sempre quello uno nel tempo; ma se così fosse, 

allora il "divenire" non sarebbe della "realtà"; sarebbe degli attributi, dei modi, degli accidenti eccetera; 

mentre l realtà nella sua essenza resterebbe una e immutabile. Ma questo è il concetto classico della realtà 

"essere" che si contrappone proprio a quello della realtà "divenire".” 

*** 

Provo a sintetizzare questi concetti espressi dal Maestro: l'uno-monòlito non rimane tale nei successivi 

momenti delle mutazioni, ma dà luogo a tanti uno-monoliti diversi in qualità quanti sono i momenti della 

mutazione. Si rientra così nell'esempio dei fotogrammi, annullando perciò il "divenire", perché i 

fotogrammi, come già argomentato, rappresentano una realtà in "essere". L'uno-monolito rimane tale in 

tutta la successione dei momenti, cioè resta costante nel tempo, allora i cambiamenti qualitativi, che 

vengono percepiti, sono solo apparenza, mentre l'essenza rimane immutabile, ovvero la Realtà è "essere" e 

“non divenire". 

*** 

Kempis: “C'è anche da dire che se si afferma che la realtà è in "divenire", implicitamente si ammette che la 

molteplicità è reale e perciò non si può pensare a quella unità che la realtà conserva attraverso le mutazioni 



4 
 

come se si trattasse dell'uno-monolito. Nella molteplicità, intesa come reale e non come apparenza, si può 

parlare di unità solo nel senso di un insieme che costituisca un sol tutto inscindibile. Però anche per l'unità 

così intesa vale quello che ho detto per l'uno-monòlito a proposito della successione delle mutazioni, cioè 

che l'unità non è limitata ai tanti momenti della trasformazione considerati separatamente ma deve essere 

intesa in senso che trascenda lo spazio e il tempo. Ma se l'unità non si può che intendere come un insieme 

così unito da formare un sol tutto inscindibile che abbraccia la successione delle mutazioni, allora il 

"divenire" è un'apparenza: non è la vera qualità e condizione delle cose.” 

*** 

Ammettere il "divenire" vuol dire parlare di molteplicità, non apparente ma reale. Si può allora parlare di 

unità solo se si ammette che gli elementi che la compongono formino un insieme assolutamente 

inscindibile. Siamo allora nella situazione analoga a quella dell'uno-monolito dove l'unità non può essere 

considerata come somma dei tanti momenti della trasformazione, ma deve essere intesa quale fusione di 

questi e tale che li trascenda, sia come spazio che come tempo. Quindi di fatto la molteplicità non può 

essere considerata reale, ma soltanto apparente, di conseguenza, da ciò discende che anche il "divenire", 

che ad essa è legato, risulta apparente. Perciò la reale condizione d'esistenza delle cose che appaiono alla 

nostra percezione non può che essere che quella di "Essere". 

*** 

Kempis: “In conclusione e più sinteticamente: se per "divenire" si intende il trasformarsi di qualcosa che 

mantiene però la sua identità attraverso le mutazioni, allora la trasformazione non incide nella identità, cioè 

nell'intimo essere, perciò la trasformazione è un fatto esteriore, marginale, proprio come afferma la 

concezione della realtà "essere". Se invece, la trasformazione incide nell'intimo essere, allora il permanere 

della identità è una interpretazione, un'affermazione a priori, che non si fonda su un fatto strutturale. Se 

così è, non si tratta d'una realtà che diviene ma di tante realtà che sono. E questo è il concetto della realtà 

"essere" quale noi abbiamo sempre affermato: concetto che non nega l'unità, l'identità del Tutto, ma che ne 

dà una visione diversa da quella classica. Il nostro concetto di realtà non afferma, infatti, che la realtà è una 

che" diviene" e che conserva la sua identità per mezzo del permanere della identità attraverso le mutazioni, 

così come si direbbe che alla base della serie dei numeri è sempre l'uno; noi affermiamo che ciascun numero 

della serie è una diversa realtà e che l'unità è ottenuta attraverso la fusione trascendente della serie. Ed è in 

virtù di questa fusione trascendente che ciascun numero è collegato all'altro tanto da costituire un sol tutto 

inscindibile: il Tutto-Uno-Assoluto.” 

*** 

Le due possibilità di pensare la Realtà portano entrambi a concepirla in essere. Sia che la si intenda quale 

successione di momenti, in apparenza diversi, ma tutti espressione di una stessa identità, sia che si pensi 

tali momenti a sé stanti ovvero tali da perdere l'identità che sembrerebbe unificarli. Il Maestro Kempis 

sostiene la seconda ipotesi, ma aggiunge a questa un'affermazione che ribalta completamente quella che 

potrebbe essere la visione di una Realtà pluralista. Introduce il concetto di trascendenza, che permette di 

unire il molteplice in una fusione che restituisce l'unità alla pluralità. Concepire la trascendenza è 

un'operazione non facile a farsi perché è possibile mediante un salto di qualità, passaggio che può avvenire 

soltanto quando la coscienza lo permetta. Ovvero la mente inferiore trovi ispirazione dall'anima. 

*** 

Kempis: “Caro Hegel, l'affermazione che "la realtà è in divenire" è un'affermazione a priori, come tante 

altre, ma che diversamente da quelle non ha neppure la coerenza e la logica concettuale che quelle possono 



5 
 

avere. È un'affermazione simile a quella secondo la quale Dio è Assoluto ma, al tempo stesso, è disgiunto e 

separato dalla sua creazione: il che è un assurdo. Speriamo, mio caro Hegel, che col nostro cercare la logica 

e il razionale ad ogni costo, non si finisca col perdere il senso della realtà come accadde a due dei tre 

protagonisti di questa storiella. Si racconta che tre viaggiatori affamati, attraversando una landa solitaria, 

s'imbatterono in una lepre, che catturarono e cucinarono in qualche modo. Sorse allora il problema di come 

spartire in parti eguali la lepre, in modo che d ognuno toccasse una identica porzione. Uno di loro disse agli 

altri due: «Decidete voi, ché la vostra decisione mi troverà in ogni modo pago». Lo credo bene ! Mentre gli 

altri due discutevano animatamente, egli, con più senso della realtà mangiò tutto l'animale. Perdonate la 

storiella detta per interrompere e così alleggerire un argomento noioso. Perché non intendo finire qui: vorrei 

infatti seguitare con alcune considerazioni sulla concezione della realtà.” 

*** 

La conclusione di tutte queste argomentazioni, legate strettamente alla logica, è che: non è logicamente 

corretto ritenere razionale "La realtà in divenire" come è sostenuto nella filosofia di Hegel, padre del 

razionalismo. Ma l'insegnamento del Cerchio non è una filosofia astratta, anche se si serve, specialmente 

nelle lezioni del Maestro Kempis, di una logica strettissima. I Maestri tengono molto conto del nostro stato 

percettivo, assai limitato rispetto all'altezza dei concetti che loro ci insegnano, cercano perciò di alleggerire 

il clima con divagazioni scherzose, le quali però ci riportano alla realtà che viviamo, da noi percepita come 

concreta e reale, anche se, nella sua essenza, fa parte della grande illusione nella quale siamo immersi. 

*** 

Kempis: “Ciò che l'uomo fa, opera nel mondo esterno, è ritenuto reale; mentre ciò che sogna è ritenuto 

irreale. Il concetto di reale, di realtà, è associato o addirittura identificato con quello di concretezza. Ma 

qual' è la realtà di un uomo ? Ciò che tutti vedono in lui?, per esempio, il suo corpo fisico? La realtà del 

mondo esterno, ritenuto concreto e oggettivo, non è certo solo quella che l'uomo può percepire e che riesce 

a conoscere; quindi sembrerebbe più preciso, più proprio, con "realtà", sottintendere non concretezza, ma 

completezza, totalità. Perciò la realtà dell'individuo è l'individuo in sé, considerato non solo come un corpo 

fisico ma anche come una psiche; non solo considerato immobile, ma nella sua completezza, nella 

completezza del suo essere, dei suoi pensieri, dei desideri, dei sogni. Se si è disposti ad accettare che tutta la 

realtà di un individuo comprenda anche tutta la sua attività esteriore e interiore, anche il suo intimo essere, 

perché dovremmo escludere i sogni, che non si diversificano dai suoi pensieri se non per il fatto che anziché 

essere prodotto della sua mente in stato di veglia lo sono in stato di sonno?” 

*** 

Siamo abituati a pensare che ciò che facciamo nella vita, sia qualcosa di concreto e di reale, così rimaniamo 

ancorati al corpo fisico. Pensiamo che la concretezza di una persona risieda nel suo aspetto esteriore, al 

massimo arriviamo ad ammettere che facciano parte della realtà dell'individuo anche i suoi pensieri e le sue 

emozioni, mentre facciamo fatica e prendere in considerazione i suoi ideali, le sue aspirazioni, tanto meno i 

suoi sogni. Ci rimane difficile dare importanza e valore al suo vissuto, considerato nell'ambiente nel quale si 

manifesta e nel quale si è sviluppato. Ancora più difficile è per noi immaginare la possibilità che l'individuo 

abbia avuto esperienze in precedenti vite, e che siano proprio quelle, che in qualche modo condizionino i 

comportamenti da noi osservati. Insomma considerare reale soltanto lo spettro della nostra percezione 

limita per noi fortemente la rappresentazione della Realtà.  

*** 



6 
 

Kempis: “E ancora: è comune convinzione che la realtà delle cose sia quella che potete osservare nel 

momento in cui la prendete in considerazione. Al massimo siete convinti, per esempio, che la totale realtà di 

una pianta non sia solo quello che vi appare; che altro vi sia che possa sfuggire alla vostra osservazione; 

però  siete convinti che, qualunque sia tale realtà, essa sia quella del momento in cui la osservate. Non è 

così: la realtà di una pianta che osservate non è solamente quella che sta oltre ciò che appare, ma è anche 

tutta quella che sta a monte, in senso temporale, del momento di osservazione. E non è tutto: la realtà di 

una pianta che osservate non è ancora solo tutto il suo ciclo di vita, che va dal seme al suo stato attuale di 

sviluppo, ma è anche tutta l'evoluzione biologica che sta a monte del seme. E non è ancora tutto: la totale 

realtà di quella pianta comprende anche lo sviluppo futuro della stessa e delle caratteristiche che attraverso 

di essa sono trasmesse alle piante discendenti. Ma non è ancora tutto, perché ho parlato solo della realtà 

biologia, ho trascurato ciò che quel soggetto rappresenta, da un qualunque punto di vista, per altri 

soggetti.” 

*** 

Ragionamenti analoghi potrebbero farsi per ogni essere esistente. Il Maestro porta quale esempio una 

pianta, ma il discorso potrebbe valere anche per un'animale e addirittura un sasso. La cosa potrebbe 

estendersi a tutto, ancora, per esempio: ad un luogo. Pensiamo come, nell'ammirare un paesaggio, 

potremmo andare ben oltre l'immagine che ci appare. Se ampliassimo la visione in diverse direzioni, 

potremmo scivolare in epoche passate, visualizzare i cambiamenti che possono essere stati creati, i 

differenti abitanti che hanno animato quei luoghi, l’alternarsi delle stagioni con le differenti situazioni 

climatiche. Provare ad allargare la prospettiva della nostra considerazione della vita può aprire grandi 

possibilità di crescita al sentire, sia quello di coscienza che quello in senso lato. 

*** 

Kempis: “Dunque, il fatto di esaminare qualcosa, in un momento ,in una fase del suo ciclo di esistenza, non 

devi farvi dimenticare che si tratta di un'osservazione limitativa: la totale realtà di ciò che osservate di tratta 

ben oltre le condizioni spazio-temporali del momento di osservazione. Eppure per quanto possa ingigantirsi, 

a séguito di tali riflessioni, la realtà totale di qualunque cosa, o dell'intero cosmo, anche considerato 

nell'intero suo ciclo d'esistenza, altro non è se non ciò che appare di un infinitesimo frammento dell'Essere 

Divino, cioè dell'Assoluta Realtà Totale. Così è la sua struttura che abbraccia e contiene, unendole e 

trascendendole, innumerevoli realtà limitate, dimensionate in tempi e spazi; ed ecco perché Tutto è Uno: 

qualsiasi cosa su cui i vostri occhi si posino si estende nella sua realtà alla Totalità dell'Uno.” 

*** 

La conclusione della comunicazione è fondamentale, perché porta a ritrovare l'Unità da qualunque oggetto 

particolare si voglia partire. La prospettiva dalla quale noi facciamo riferimento è quella del frazionamento 

del Tutto, che è virtuale, proprio perché illusorio, ossia legato alle limitazioni del sentire di coscienza 

individuale. Esse sono anche loro virtuali in quanto dovute all'intimo del sentire, che non è in grado di 

riconoscersi nell'Uno. In altre parole siamo Dio, ma non sappiamo di esserLo. Questo limite è la causa 

dell'illusione, che ci pervade ed annebbia, ma le leggi che la nostra Essenza impone, inevitabilmente 

conducono a scoprirla e a dissolverla. Accade allora che, dalla percezione di un insignificante ed inutile 

oggetto, si possa scivolare nell'estrema grandezza dell'Universale. È a questa visione che, a mio parere, ci 

conducono le argomentazioni estremamente logiche del Maestro ed è in essa, che si può scoprire la grande 

benedizione, che perviene in noi dalla Vita. 

*** 


