La religione buddista

Brano tratto dal libro ESSERE E DIVENIRE,* p. 253
FRATELLO ORIENTALE:
“ Salve fratello caro, salve!

La religione Buddhista & divisa in molte sette, perché € molto difficile conservare I'essenza delle
antiche credenze. Se non esistesse questa difficolta, il Maestro Buddha non sarebbe disceso fra
noi; Egli era un Indu e non venne per fondare una nuova religione, ma accettando tutti gli
insegnamenti fondamentali del brahmanesimo, lo purifico, scartd ignoranti aggiunte in modo che
I’antica sapienza rifulgesse della sua vera luce. Benché molte siano le sette Buddhiste, tutte pero
concepiscono Dio come Assoluto. Nella religione Buddhista e ritenuto essere importante che alle
creature, ai discepoli, sia ben insegnato. Infatti Buddha dice: “Quelle creature alle quali sia stato
bene insegnata la legge, e da esse sia stata bene assimilata, possono raggiungere |’altra riva
dell’esteso mare delle nascite e delle morti tanto difficile da attraversare”. La Trinita non e
insegnata cosi unanimemente, ma questo dipende da una degenerazione e non dall'insegnamento
di Buddha. Invece reincarnazione, evoluzione, legge di causa ed effetto sono la base fondamentale
di tutto il Buddhismo. Per illustrare cio bastera citare pochi passi: “ Un Brahma € un illuminato che
ha posto termine alla ruota delle nascite e delle morti. L’individuo saggio, con I'amore, la virtu, la
purezza, si rende immune da ogni attacco. Coloro che serbano rancore contro quelli che serbano
rancore, non possono essere puri. Invece colui che non serba rancore, placa quelli che odiano e
siccome |'odio porta alle piu grandi miserie del mondo, il saggio, vero dispensiere di ricchezza, non
puo odiare. Vincere la falsita con la schiettezza”. Ed & sottointeso, fratello caro, che quel vincere
della citazione non sta per reprimere, ma per “ far cessare di esistere, di avere dominio in te”.

Buddha, come gli altri Maestri, ha portato la Verita e gli uomini I’hanno travisata. Vuoi sapere,
fratello caro, chi insegna la Verita? Vai per esclusione; comincia a scartare colui che crede di essere
il solo a professarla: perché chi conosce la Realta sa che Essa non ha bisogno né di difensori né di
imbonitori. Quando un tuo fratello € pronto a riceverla, puoi anche celarla, ma egli la trovera e la

riconoscera sicuramente.

OM MANI PADME AUM!

MANTRA

1 ESSERE E DIVENIRE NELL’INSEGNAMENTO DI DALI E DEL FRATELLO ORIENTALE. Scuola del Cerchio Firenze 77, (a cura
di Vitaliano Bilotta). Roma: Edizioni Mediterranee, 1998.



Tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,? p. 140
FRATELLO ORIENTALE:

“ Se tu cogliessi un frutto prima della stagione della sua maturazione, tu lo perderesti; ma
altrettanto tu lo perderesti se tu lo lasciassi marcire sulla pianta. E’ giunto il tempo che tu ricerchi
la vera condizione di cio che appare, cominciando da te stesso. Ripeti percio mentalmente con me
guesto mantra.

Rivolgo la mia attenzione alla profondita del mio “essere” che si effonde oltre la mia attuale
consapevolezza. Il mio “io” é prodotto delle contingenti limitazioni e dell’errata autoconvinzione
che il mio “essere” sia in esso contenuto. | conseguenti egoismo, avidita, paura, senso di ostilita
per cio che credo non sia me stesso, mi impediscono di aprirmi alla vita dell’illimitato “essere” che é
in ogni uomo e che fonde in pura unione d’amore tutte le forme di vita esistenti in una sola. La vera
natura di ognuno, come la mia, sta oltre le contingenti limitazioni e differenziazioni che creano le
personalita amate ed avversate. Al di la di cio che io trovo spregevole e detestabile nei miei fratelli,
sta Colui ch’ € sommamente amabile e sommamente ama, perché é sommo amore. Dietro
I'aspetto mutevole e caduco di ogni uomo, sta il vero Sé di ognuno, I'unico Essere in cui tutti ci
riconosceremo. Desiderio e repulsione, come gioia e pena, vanno e vengono e, come le forme di
vita, sbocciano e appassiscono; ma il vero Sé immutabile resta. Non mi oppongo al fluire in me
dell’'unica Vita, arrendevole mi abbandono per sequire la Sua volonta. Conducimi dove é giusto che
io sia, guida ogni mia azione si ch’io la compia non per goderne i frutti, ma per la Sua gloria. Fa’
ch’io sia strumento consapevole della Tua Manifestazione, Tu che sei la sorgente di ogni vita, Tu
che sei la coscienza senza limiti, Tu che sei fuori e dentro agli “esseri” e da essi non sei diviso e in
essi non Ti dividi; Tu che tutto contieni, di ognuno sei radice e nutrimento, Tu che sei la forma e la
sostanza di ogni “essere” e la spiegazione della sua stessa esistenza; Tu che sei la ragione di Te
medesimo, Tu che mai non fosti e mai nasci, mai muori, pur essendo causa e finalita del Tutto,
immergimi cosciente nell’infinita profondita del Tuo Essere, ove va a completezza tutto cio che é
incompleto, ove si dissolve ogni separazione, cade ogni limitazione, ove passato e futuro sono
Presente Eterno.”

2 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.



