Realta parziale e Realta totale

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA,! pp. 241-247
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Dali: “Parlare del sentire e della Realtd pud sembrare, secondo la vostra concezione, parlare di due mondi
diversi: I'uno prevalentemente a voi esterno e l'altro interiore; mondi che possono essere, e sono in qualche
modo comunicanti, ma che si mantengono, nel rispettivo ruolo, categoricamente distinti e separati. Secondo
la vostra concezione, la realta che sta intorno, ma sempre al di fuori di voi, e quella che é e non é
assolutamente condizionata dal vostro intimo; cosi come il vostro essere interiore, secondo la comune
concezione che se ne ha, non é certo influenzato dal modo d'essere della incommensurabile realta che sta
all'esterno. Per noi, invece, parlare del sentire e parlare della realta é parlare di un'unica cosa; questo
perché, secondo noi, la realta vera di ciascuno é il suo sentire. Cercheremo di spiegare questo concetto nelle
lezioni che seguiranno: cercheremo di spiegare che la Realta non é la e voi siete qua, perché per ognuno é
realta solo quello che lo colpisce, cioé che recepisce o, quanto meno, percepisce. Cercheremo di spiegare che
non ha ragione di sussistere la suddivisione tra «mondo esteriore» e «mondo interiore» perché proprio il
fatto che per ognuno é reale solo cio di cui o con cui viene in contatto, tutto quello che ognuno incontra,
percepisce o viene a sapere fa parte di un solo mondo; il suo mondo.”

Per ognuno esiste un'unica realta: la sua. Ovvero quella che il suo sentire di coscienza gli permette di creare
e percepire. Che questo avvenga non arbitrariamente da parte dell'individuo, ma secondo le leggi della
coscienza cosmica non toglie soggettivita alla sua realta, che pur rimanendo reale per lui, dal punto divista
della coscienza assoluta, rappresenta una grande illusione. Cido invece, del quale si pud dire essere
veramente reale, € il sentire di coscienza, che, pur passando attraverso un frazionamento virtuale, che lo
conduce all'estremo limite della sua consapevolezza, mantiene inalterato il sentirsi d'esistere, caratteristica
fondamentale della sua essenza. Ogni essere vivente, infatti, dal semplice cristallo all'Assoluto, ha come
base di sé questo tipo di consapevolezza: sa di essere.

*kk

Kempis: “La critica che viene mossa ai messaggi degli spiriti che descrivono la vita dopo la morte colpisce il
carattere antropomorfico delle comunicazioni. In sostanza, si dice che non é vero simile un aldila concepito a
misura d'uomo con le sole caratteristiche umane, per cui le rivelazioni su quel mondo e sulla vita degli esseri
che lo popolano altro non sarebbero che il frutto di subcoscienze umane. Trovo questa obiezione in parte
valida: tuttavia la descrizione dell'aldila in chiave umana non prova che la fonte delle comunicazioni sia la
subcoscienza di un vivente; specie se non si scarta l'ipotesi che, nello stato d'essere in cui si trova un
trapassato subito dopo la morte, i sogni assumano l'aspetto di vive realta. In altre parole, questa obiezione
avrebbe valore assoluto se fosse assolutamente certo che, una volta entrati nel regno dei pil, ognuno
conosce il Vero, la Realta di tutto. Invece va tenuto presente che, entrando nel cosiddetto regno dei morti,
ognuno rimane pressappoco quello che &; ossia non acquista la conoscenza della Realta oggettiva; per cui,
se ha la possibilita di comunicare con i vivi, parla dei suoi sogni elevati a realtd senza neanche immaginare
cosa stia "oltre" la sua soggettivita. Se questo spiega il carattere antropomorfo di certe comunicazioni

L |E GRANDI VERITA RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



spiritiche, non tranquillizza affatto sulla possibilita di conoscere la Realta. In altre parole, ammesso che noi
siamo dei disincarnati, come potete sapere se cio é vero o frutto delle nostre opinioni?”

kkk

Interessante & questa osservazione del Maestro Kempis, essa riguarda la veridicita del Loro insegnamento.
Infatti non solo non abbiamo prove assolutamente certe che Essi siano quello che dicono di essere, ma
neanche possiamo dire a priori che quello che dicono sia la Verita. Due sono le cose che rendono al nostro
cuore certe le Loro parole, la stringente logica e ragionevolezza dell'insegnamento e la forza spirituale che
le sostengono. Forza, che perd puo essere, prima percepita e poi intuita, solo se la consapevolezza entra in
sintonia con la Luce dell'anima. E allora che giunge la prova del Loro messaggio. E molto vero quello che in
un'altra occasione ha detto il Maestro Kempis: MAI LA PROVA GIUNGE PRIMA DELLA CERTEZZA.

kkk

Kempis: “La domanda rientra in un problema generale che, senza scomodare il regno dei trapassati, esiste
egualmente anche nella vostra dimensione. Chi vi dice che cio che voi osservate sia la realta? Quella che
l'uomo conosce, di volta in volta scopre é la realta oppure cio che appare di essa? Noi affermiamo che
oggettivamente, esiste una sola Realta: la Realta assoluta, in se stessa incolore, informe, omogenea,
infinita, immobile, eterna, ecc. ecc. Che |'uomo conosca piu realta con colori, forme o movimenti, deriva dal
fatto che la percezione della realta, da parte dell'uvomo, é limitata e parziale. Gli aspetti diversi dell'unica
Realta non esistono oggettivamente ma scaturiscono dalla comunanza delle percezioni degli enti
percepienti, cioé degli uomini, i quali hanno le stesse categorie di sensi. E l'illusione é cosi perfetta da far
credere nell'esistenza reale ed oggettiva di vari mondi o di pit realta. Ma é proprio sottostando al gioco
della percezione che I'uomo acquista una nuova dimensione d'esistenza, un nuovo modo di conoscere.
Infatti nasce in lui una vita interiore che noi abbiamo definito sentire di coscienza il quale, a poco a poco,

sviluppa tanto da sussistere poi svincolato da ogni percezione.”

*kk

Il problema che il Maestro qui pone e quello, vecchio quanto I'uomo, della conoscenza. Quale affidamento
possiamo dare alla nostra percezione, dalla quale scaturisce la conoscenza del mondo che ci circonda?
Direi, che secondo i Maestri & praticamente zero, ma cio che lo rende accettabile ¢ il fatto che, dato che i
nostri sensi sono pressoché analoghi, ne discenda un denominatore comune che unifica per tutto il genere
umano la visione del reale, che se anche assolutamente non oggettiva, risulta utile alla quotidiana pratica
della vita. Quindi, se non possiamo dare valore oggettivo alla conoscenza ordinaria, viene da domandarsi
che valore possiamo dare a queste comunicazioni che provengono da una dimensione misteriosa ed
assolutamente per noi sconosciuta? La risposta a mio parere non pud che provenire dal cuore, se questo
permette una perfetta sintonia con la Luce dell'anima, allora I'essenza del messaggio dei Maestri del
Cerchio sara accettata, altrimenti questa scivolera via nel migliore dei casi nell'indifferenza, se non nella
recriminazione.

Kempis: “A questo punto l'individuo, non pit uomo, abbandona la ruota delle reincarnazioni ed ha
un'esistenza profondamente diversa da quello che potete immaginare: egli stesso é una realta sempre piti
ampia, una conoscenza sempre pit vasta ed effusa. Nel mondo del sentire, cosi noi abbiamo definito questo
tipo di esistenza svincolata dal mondo della percezione, il conoscere dell'individuo é ben diverso dal
conoscere dell'uomo. Altre volte vi abbiamo palato della differenza che esiste fra la conoscenza che si ha nel
mondo della percezione e quella che si ha nel mondo del sentire. Nel mondo della percezione, come ho

2



detto, si conosce l'apparenza della realta e questo tipo di conoscenza tocca il culmine dell'illusione e della
soggettivita. Il mondo della percezione non comprende solo il piano fisico; appartengono a quel mondo
anche il piano astrale ed il piano mentale. Illusoria e soggettiva é quindi la conoscenza che si ha in tutti e tre
questi piani, perché é una conoscenza dell'apparenza. Il sentire, invece, prima d'essere conoscenza é un
essere, quindi non é conoscere l'apparenza, non é conoscenza quale voi l'intendete: é una realta, una
conoscenza nel senso pili vero, perché essendo si conosce veramente. Questo tipo di conoscenza, propria del
mondo del sentire, é il solo che l'individuo ha, lasciata la ruota delle nascite e delle morti; ma cido non
significa che, progressivamente ed embrionalmente, una tale conoscenza non si manifesti anche quando
I'individuo é ancora legato al mondo della percezione. L'evoluzione dell'uomo, infatti, lo vede passare dal
solo conoscere l'apparenza al sentire, all'essere realta nuove sempre pit ampie.”

| due stadi cosi descritti sono quello della dualita e della non dualita. Nel primo abbiamo che il soggetto e
l'oggetto sono distinti, per questo la conoscenza avviene attraverso strumenti che ne tengono conto,
ovvero i sensi, non necessariamente fisici, perché anche il corpo astrale e quello mentale hanno sensi
analoghi a quelli fisici, funzionano attraverso la separazione tra soggetto ed oggetto. Il primo apprende, il
secondo tramite se stesso comunica conoscenza, ovviamente nella misura permessa dai sensi stessi. Nel
secondo stadio, ovvero quello del sentire, abbiamo l'identificazione, cioé non esiste separazione fra
soggetto ed oggetto, la realtd & fatta di solo sentire. E per questo che i Maestri hanno detto che: niente
esiste che non senta o non sia sentito. Loro si riferiscono a questa realta, che sia pure relativa & assai piu
vicina a quella assoluta, di quanto non lo sia quella soggettiva frutto della percezione. Una cosa e da notare,
che il passaggio dai piani della percezione a quello del sentire & graduale e avviene con continuita, per
questo puo accadere che ad esseri incarnati la conoscenza si possa avere, sia pure parzialmente, per
identificazione. Questo spiega i poteri di santi, chiaroveggenti o anche semplici individui che pero si
distinguono da altri per le loro capacita intuitive.

k% k

Kempis: “Ho detto realta e non la Realta: infatti la realta che l'individuo e, via, via, & sempre una realtd
relativa essendo egli ancora limitato; ed un essere limitato, un sentire limitato, non puo essere la Realta
Assoluta. Ora, una realta relativa, un sentire relativo, pur essendo conoscenza nel senso pili vero é una
conoscenza incompleta. Solo il sentire assoluto é vera conoscenza assoluta. Non solo: una realta relativa
puo essere conosciuta nel vero senso, ossia puo essere sentita completamente, totalmente, nella sua
relativita, e puo invece essere conosciuta parzialmente. In questo caso € sentire parzialmente una realta
relativa; sentire una parte della parte. Vediamo di dire questo concetto con altre parole, anche se non per
tutti, pit chiare; d'altronde non posso essere comprensibile per chi non ha seguito cio che da tempo
diciamo. Per restare nel vostro mondo, prendiamo in esame una realtd, una situazione del mondo della
percezione, peraltro limitandola ad una semplice sequenza: due esseri umani nell'atto di vivere una comune
esperienza, una qualunque, quella che volete voi. Ciascuno dei due esseri é un sentire, una realta che
compone la composita realta di entrambi. In altre parole, ciascuno dei due é parte integrante e costituente
della realta costituita dalla situazione da essi rappresentata, da entrambi formata. Abbiamo detto che una
situazione del mondo della percezione puod essere colta o sentita o essendo tutta quella realta, o essendone
uno degli elementi parte costituente. Dall'esterno, in senso assoluto, nessuna realta é captabile, accessibile.
Ma chi é che contiene, che comprende, che conosce nel vero senso, tutta una realta', una situazione del
mondo della percezione che includa piti esseri? E chiaro: solo quel sentire che rappresenta un livello tale di
ampiezza da contenere, comprendere, come minimo, tutti i sentire legati a quella certa situazione. State
bene attenti cio significa che puo essere- e quasi sempre lo é - un sentire che non é direttamente legato a
3



quella situazione, che non é solo di quelle due realta individuali. Oserei dire per chiarire, se non temessi di
essere frainteso: e un sentire che non vive in prima persona quella esperienza costituita da piu sentire.”

kkk

Questa affermazione, sostenuta anche da questo semplice esempio, permette di dare un'idea, sia pur
pallida, di come sia costituito I'Esistente. La nota determinante ¢ la fusione, ovvero € come un incastro di
sentire di coscienza, che vanno dal piu limitato a quello senza limitazioni, cioé il Sentire Assoluto, tali pero
che il sentire meno limitato contenga in sé quello piu limitato. Cosi accade che una situazione, vissuta ad un
certo livello di limitazione, non possa essere compresa pienamente, se il sentire che la percepisce € ancora
a quel livello e non fa un salto di qualita e, superando il suo grado evolutivo, non porta la sua
consapevolezza ad un'ampiezza maggiore. Da cio appare evidente come, soltanto la Coscienza Assoluta,
essendo priva di limitazioni, possa contenere in sé ogni situazione, ed in virtu del Suo potere di
trascendenza interamente comprenderla.

k% k

Kempis: “Supponiamo che i nostri due esseri umani esprimano un sentire di limitazione N e, di disposizioni,
il primo X1 ed il secondo X2. Il sentire che conoscera nel vero senso la situazione che abbiamo ipotizzata,
comprende la realta composita dei nostri due esseri umani, sara un sentire di limitazione N-1 e di
disposizione X; sara cioé un individuo che avra in sé quella esperienza, quella conoscenza della situazione da
noi ipotizzata, anche se lui, quale allora sara, non la sperimenta direttamente. Con il vecchio linguaggio
potremmo dire che ce I'ha quale retaggio di precedenti reincarnazioni; e si trattera di una conoscenza
completa della realta relativa perché conterra I'esperienza dei due attori, dei due soggetti. Quindi come ho
detto, si puo conoscere nel vero senso una situazione del mondo della percezione, pur non essendone uno
degli elementi parte costituente, a patto che si abbia un sentire tale che includa, per ampiezza, i sentire
degli esseri che sono invece parte integrante di quella situazione. E chi sono gli esseri parti integranti di
quella situazione del mondo della percezione? Sono solo coloro che sono presenti fisicamente o no? No.
Infatti abbiamo detto che se un disincarnato osserva due esseri umani che compiono una qualsiasi
esperienza é perché é incluso in quella situazione, pur non avendo un corpo fisico, pur non essendo presente
fisicamente. Cio significa che quella situazione fa parte del sentire di quella Entita, gli é necessaria. Non ha
rilievo, invero, che la situazione sia del mondo fisico ed il sentire dell'Entita sia di un altro piano. Cosi é anche
per i due esseri umani che costituiscono una parte della situazione; cosi e, in ogni caso, sempre.”

In una situazione possono esserci diversi individui, ciascuno dei quali la percepisce dal suo punto di vista.
Solo il punto di vista che assembla in sé le differenti angolazioni puo dire di conoscere completamente
quella situazione. Questo puo accadere solo se il sentire corrispondente ha gia vissuto quella esperienza.
Esso puo appartenere anche ad un disincarnato, ma resta il fatto, che quando un disincarnato osserva
quella situazione, ne viene a fare intimamente parte. Tutto cid da una nuova prospettiva a come noi
concepiamo il mondo dopo la morte. Infatti con questa considerazione, quella dimensione, anche se non
percepita, diviene fortemente presente nel nostro vissuto. Di cio dobbiamo ampiamente tenerne conto non
soltanto come esseri incarnati, ma anche per quello che potra riguardare il nostro stato, quando non lo
saremo piu. Ovvero con la morte il nostro rapporto con il piano fisico non finisce, sia pure mantenendo
modalita e soprattutto implicazioni assai diverse.

*kk



Kempis: “Alle cosiddette realta fisiche corrispondono sensazioni, pensieri, sentire, cioe corrispondono realtd
di altri piani. Quindi, essere inclusi in una situazione del mondo fisico non significa necessariamente avere
un corpo fisico. lo sono incluso nelle vostre situazioni e non ho un corpo fisico, anche se in questo momento
ne ho preso a prestito uno. Uno psicometra che attraverso un oggetto si unisce ad una situazione del mondo
fisico si inserisce in una certa realta pur non essendo fisicamente presente: tuttavia quella realta da lui
percepita fa parte del suo mondo del sentire ed egli é parte integrante di quella realta percepita. Qualcuno
si domandera: «Com'é possibile che un oggetto inanimato sia veicolo di sensazioni?». Vi abbiamo detto che
tutto cio che esiste, per esistere, come minimo deve essere legato al mondo delle sensazioni: cioé deve
vivere di una qualche forma di vita, perché la vita, come minimo, é sensazione. Allora, la situazione che
abbiamo ipotizzato non é il comun denominatore solo del sentire dei due esseri umani, ma é il comun
denominatore di tutti i centri di sensazione che sono legati ad essa; o, piu precisamente, la realta di quella
situazione e composta da tutti i sentire in senso lato, cioé comprendenti anche le semplici sensazioni, che in
quella situazione trovano la loro manifestazione. Ciascuno di questi centri di sensazione percepisce quella
realta composita dal suo punto di vista, ossia parzialmente; ma solo il sentire che per ampiezza é
espressione di tutti i centri di sensazione che compongono quella situazione, quella realta, ne ha piena,
totale cognizione, pur restando ancora un sentire relativo. Da cio si deduce e si conferma che solo il sentire
assoluto puo sentire, conoscere nel vero senso, il Tutto.”

Il Maestro Kempis, attraverso un processo induttivo, invita a partire da un qualsiasi particolare, per
arrivare, ampliandone le sue condizioni esistenziali, all'ultima reale condizione d'esistenza, ovvero quella di
essere espressione intima ed insostituibile della Divinita, Che contiene e trascende tutto |'esistente. Questa
modalita induttiva di ragionamento dei Maestri si differenzia dalla Loro solita, deduttiva, che invece parte
dal postulare I'esistenza di un Dio Assoluto.

Dali: “Questa affermazione, appalesando l'inutilita degli sforzi compiuti dall'uomo per conoscere la Realta
Assoluta, contrariamente a quanto pud sembrare non svalorizza la conoscenza umana. Anche se questa
affermazione ridimensiona la realta che I'uomo puo conoscere con i mezzi che ha a sua disposizione, con le
limitazioni che lo condizionano, prima fra tutte la sua condizione umana; tuttavia da valore alla conoscenza,
all'esperienza di ogni individuo, né piu né meno preziose di quelle altrui, perché né piu né meno relative
delle altre. Qualsiasi conoscenza, qualsiasi esperienza € utile, e lo & tanto piu quanto piu & desiderata,
guanto piu se ne sente la necessita. Da qui il massimo rispetto, la massima considerazione dell'esperienza,
della conoscenza che ognuno ricerca ed ha. E con questa consapevolezza, come potremmo chiedervi di
convincere gli altri che quello che attraverso noi conoscete ¢ la realta a loro necessaria? Anche se quello
che conoscete & una verita piu completa, potrebbe trattarsi di una conoscenza non per loro utile; percio
come potremmo chiedervi di catechizzare gli uomini? Ecco, invece, perché vi diciamo che parliamo solo per
coloro che non sono soddisfatti della loro vita e che cercano risposte alla loro insoddisfazione. Puo darsi che
quello di cui vi parliamo sia una conoscenza a loro utile e puo darsi, invece, che essi cerchino un altro
genere di soddisfazione. Il fatto in sé di conoscere una verita pilt completa non significa nulla se 'uomo non
la desidera come l|'affamato desidera il cibo. Percio parlate se ne avete I'occasione propizia: non dico
«parlate di noi», non occorre; parlate di quello che noi diciamo ma non continuate a parlare se non vi é
richiesto. E non parlate per fare proseliti. Il nostro scopo non e quello di creare una chiesa, un partito, una
qualsiasi organizzazione. Nessuno ha il monopolio della Verita Assoluta. E poiché si tratta di tante verita
relative, nessuno ha l'esclusiva della Verita. Ma badate bene: ciascuna verita relativa & piu importante, per
I'essere limitato, della per lui incomprensibile Verita assoluta. Per ciascuno & importante comprendere
5



bene la propria verita-punto-di-passaggio; percio I'augurio che vi faccio € che comprendiate bene le nostre
parole.”

kkk

Questa comunicazione del Maestro Dali esprime veramente |'essenza della tolleranza, che nella vita sociale
diviene democrazia. Solo la Coscienza Assoluta ha pienamente il monopolio del vero, tutto il resto &
relativo, quindi imperfetto ed in cammino verso la perfezione. E per questo che non soltanto non si pud
giudicare, ma bisogna manifestare tolleranza. "Non si pud condannare, dicono i Maestri del Cerchio, il fiore
che & ancora in boccio". Non ha senso percio costruire organizzazioni, scuole, strutture per accelerare
I'evoluzione dello spirito. La coscienza deve crescere spontaneamente nella liberta, solo |'attenzione e la
consapevolezza possono essere il suo strumento nell'apparente divenire. Non possono esserci Maestri che
forzino il cammino, al piu istruttori, che aiutino a sciogliere, chiarendoli, alcuni complessi nodi, che la vita
puo presentare. Ma il solo, unico e vero Maestro € soltanto la consapevolezza.

k% k

Teresa: “E le avete comprese bene quando diventano Verita liberatrice; quando cid che conoscete
arricchisce interiormente, illumina l'intelletto, rafforza la volonta, cura le infermita, riscalda la tiepidezza,
addolcisce I'aridita; quando é spontaneita e naturalezza ma anche rispetto degli altri; € semplicita ma anche
intelligente consapevolezza; é serenita ma non incoscienza; quando é forza piti che consolazione; é costanza
piti che entusiasmo; é certezza pili che speranza; é comprensione pili che accettazione; é creativita pit che
conoscenza. Pace a tutti, creature nostre.”

k% k

Chiude la comunicazione la sorella Teresa. Come al solito il suo afflato mistico non & soltanto emozione, che
sgorga dal cuore, ma & anche stringente e consapevole razionalita. Cid prova ancora una volta quello che i
Maestri con il loro insegnamento affermano, ovvero che la Realta non & soltanto un'unione d' Amore, ma e
anche una fusione di coscienze tra loro legate da una logica che non pud essere messa in discussione.



