Il perché dell'esistenza e la voce del Padre

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITA,* pp. 273-278
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: "Abituato alla logica, i cui presupposti derivano dalla realta del mondo fenomenico e della
percezione, I'uomo che cerca di capire il significato della vita oltre I'apparenza, anche se appagato dai
concetti che affermano I'esistenza di un ordine e di una giustizia perfetti aventi il fine di far evolvere ogni
essere e condurlo ad un supremo stato di coscienza, si domanda il perché dell'esistenza di tutto quanto

esiste. La risposta a questa domanda é contenuta in poche parole, ma il vero senso puo essere colto solo
individualmente. E una risposta importante perché pone Il'accento sulla giusta interpretazione della Realtad.
Innanzitutto, farei una distinzione fra perché inteso come ragione o fine, od invece inteso come causa. La
ragione, cioé la finalita, puo o erratamente far apparire la vita sotto una luce di fatalismo in cui la volonta
del singolo non ha effetto oppure far pensare che tutto dipenda dalle scelte individuali, a seconda che si
concepisca una realta del tipo meccanicistico o del tipo finalistico, e cosi via. La causa, invece, se ne é
accertata l'esistenza, e con poche eccezioni identificata in Dio. Come poi sia questo Dio, é un discorso a sé
stante e non certo unanime."

kkk

La domanda, che il Maestro pone, & di quelle che fanno tremare le vene e i polsi, perché esprime in sé il
senso dell'esistenza. Le risposte possono essere di varia natura, logiche od emotive, ma, poiché vengono
dall'intimo di noi stessi, siano esse giuste o sbagliate esprimono sempre la sostanza del proprio sentire di
coscienza, il suo proposito e la direzione del suo cammino verso I'Unita. L'altro punto riguarda la causa del
tutto, la cui esistenza appartiene ad un'intima convinzione, solo parzialmente giustificabile con la ragione,
quindi puo esserci o no. Ammetterne |' esistenza, equivale ad ammettere |'esistenza di Dio. Si pone allora il
problema di come possa essere questo Dio. Gli esseri umani hanno fatto, nei millenni della loro presenza
sulla Terra innumerevoli figurazioni al riguardo. | Maestri del Cerchio usano la logica per escluderle quasi
tutte, mantenendone soltanto alcune inerenti al concetto base che lo identifica, cioé quello di Assoluto.
Poco si pud dire dell'Assoluto, solo, per essere tale, la logica Lo rende unico, infinito, eterno, onnisciente,
onnipervadente. La logica non consente affermare di Esso niente altro, tutto il resto sono soltanto illazioni
derivanti dalla nostra limitata condizione d'esistenza.

Kempis: "Si dice causa un accadimento che ne origina un altro effetto. Noi affermiamo che se si considera
effetto I'emanato, il manifestato, e causa cio che l'origina, la causa e Dio. Meglio l'esistenza di Dio. E qui

saremmo portati a riprendere il concetto aristotelico, poi adottato fervidamente da Tommaso d'Aquino,
secondo cui ogni causa che origina un effetto é a sua volta, originata da un'altra causa; e poiché la serie
delle cause non puo essere infinita, deve necessariamente esserci stata una prima causa, ossia Dio. Questo
ragionamento, affascinante per molti versi, ha pero i suoi limiti, che sono i limiti dello spazio-tempo. Credo
che, per la prima volta, gia nel secolo quattordicesimo si affermo che il rapporto fra causa ed effetto é solo
frutto dell'esperienza, percio non razionalmente certo. Tale critica fu ripresa da David Hume, con
I'affermazione che il rapporto fra causa ed effetto deriva dall'abitudine che ha I'vomo di considerare

L |E GRANDI VERITA RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni
Mediterranee, 1982.



costanti i rapporti fra certi fenomeni osservati, ed é percio un fatto soggettivo. Concetto, questo, condiviso
da Kant, che considera la causa una nostra interpretazione della realta, una categoria dell'intelletto. Che il
rapporto causa-effetto sia un postulato lo farebbe supporre anche l'indeterminismo della fisica secondo cui,
nel mondo delle particelle, non si puoé mai dire che cosa é vero o che cosa succede per davvero, ma solo che
vi sono probabilita che sia cosi. Secondo la meccanica classica o analitica, precisamente secondo la
dinamica, é possibile conoscere esattamente la traiettoria di un corpo in movimento, cioé la sua posizione
nello spazio in un dato tempo, conoscendo la sua massa, la forza ad esso applicata ed altri elementi. Alla
causa, cioé alla forza ed altro, corrisponde la certezza dell'effetto, cioé la posizione del corpo in un dato
tempo. Questa certezza non c'é pilti quando si tratta di particelle atomiche, tanto che su questo fatto é nata
la meccanica ondulatoria. In altre parole, alla causa non corrisponde la certezza di un dato effetto.
Naturalmente tutto cio é detto in termini semplicistici."

kkk

Il Maestro affronta il problema del legame fra causa ed effetto, che dovrebbe essere nella percezione
dell'esperienza ordinaria, assolutamente di necessita. La filosofia e abbastanza recentemente la fisica, non
lo ritengono pil cosi legato ad una stretta consequenzialita. Questo mette percio in discussione tutte le
argomentazioni fatte sul concetto di Prima Causa, quale punto d'appoggio per dimostrare I'esistenza di Dio.
Come gia precedentemente detto, I'esistenza di Dio non pu0 essere dimostrata in maniera incontestabile
dalla ragione, al massimo se ne pud postulare una sua estrema plausibilita. La completa accettazione non
puo che nascere dall'intimo, ovvero € sostanzialmente un atto di fede. Ma questa non puo essere frutto di
un dogma perché appartiene ad una vibrazione del cuore, che discende dall'anima. La fede, infatti, esprime
una benedizione che aiuta al superamento di molte limitazioni della coscienza. Quando non c’e, rimane
solo l'esperienza, come strumento fondamentale per I'ampliamento del sentire.

*kk

Kempis: “A questo punto qualcuno puo chiedersi: ma cosa intendono dire questi amici dell'aldila? Dopo
averci presentato il legame fra causa ed effetto addirittura come una legge, cercano forse di rimangiarsi
l'affermazione fatta? No! Infatti, anche secondo la spiegazione della realta che abbiamo data servendoci
dell'esempio dei fotogrammi, il legame fra causa ed effetto é costituito da una stessa serie di fotogrammi.
In altri termini, imboccata una serie, cioé mossa una causa, non si puo che percorrere quella serie, ossia
avere quell'effetto. Semmai ci sarebbe da chiedersi perché il senso di percorrenza non é reversibile, cioé la
freccia del tempo é a senso unico. Quando si parla di causa e di effetto, si parla del mondo fenomenico, del
mondo della percezione, cioé della dimensione soggettiva, e non certo di cio che é oggettivo, o dell’Assoluto.
Il rapporto fra causa ed effetto puo esistere solo nel tempo, o quanto meno in una successione logica: mai
nel non-tempo, nell'eternita, dove Tutto & Uno. Percio affermare che Dio sia la causa del mondo della
percezione e di tutta la cosiddetta manifestazione non puo intendersi nel senso che Dio sia la causa e che il
manifestato sia I'effetto distinto dalla causa, perché cio significherebbe dare a Dio una natura temporale.
Dio e la causa del Tutto nel senso che tutto trova la sua ragione d'esistenza in Dio, non nel senso che il
manifestato prima non c'era, nella Realta divina, e adesso c'é. la cosa é profondamente diversa: causa ed
effetto si, ma in una sola Realta, al di la della successione e della separazione."

Quando parlano di causa-effetto i Maestri si riferiscono allo spazio -tempo del mondo della percezione,
rispetto al quale loro hanno fatto I'esempio di una serie di fotogrammi, come per la pellicola di un film. La
successione e strettamente rigorosa. Ma nell'Eterno Presente non c'e pill tempo, Tutto & uno, ed esiste da
sempre e per sempre. Allora il manifestato non & separato da Dio e neppure Ne & in successione, ma & Sua

2



parte integrante. Si potrebbe dire, che & Dio, anche se non dobbiamo dimenticare la dimensione di
trascendenza di Dio. Per rappresentare anche visivamente questo concetto, ovviamente nell'ambito delle
nostre limitazioni, possiamo immaginare I'Assoluto come un grande tappeto davanti a noi dispiegato, ogni
suo piccolo filo & un sentire di coscienza, che unito ad altri da corpo ad una figura, la totalita delle figure da
luogo ad un disegno, il cui significato esprime un'idea, che pure avendo in sé ogni particolare, come totalita
lo trascende.

Kempis: “Certo, il manifestato, la pluralita é una conseguenza nel senso che trae origine dall'esistenza di
Dio ed é a Lui legato a tal punto che Dio non sarebbe la completezza assoluta senza di esso. Ma cio significa
forse un rapporto di dipendenza di Dio rispetto al manifestato? Per rispondere a questa domanda, cioé per
capire il perché del manifestato, perché inteso quale fine, dobbiamo esaminare la questione, chiedendoci se

il manifestato apporti qualcosa a Dio. La questione é molto difficile a trattarsi perché i termini possono
trarci in inganno. Infatti, se si dice che il manifestato, con la sua esistenza, reca qualcosa a Dio, la
conseguenza logica di questa affermazione sembra essere uno stato di dipendenza di Dio rispetto al
manifestato; e cio é in contrasto col concetto di indipendenza, di assolutezza di Dio, di infinita, di
completezza, e via dicendo. Tuttavia questa conclusione, che é logica conseguenza nella dimensione della
molteplicita, non é pit necessariamente vera nella Realta del Tutto-Uno. In altre parole pit semplici, anche
se in fondo piti imprecise, tenendo presente che il manifestato e in Dio, nella realta divina, quale Sua parte
anche se oggettivamente in Lui non distinguibile, il concetto di indipendenza e di conseguente limitazione
non é pit una implicazione logica quale sarebbe se I'emanato fosse staccato da Dio. Intendo dire: tenendo
presente che il manifestato fa parte di Dio si puo affermare che ha una funzione nell'esistenza divina senza
che Dio, da questo ne venga implicitamente limitato; perché non esiste una dipendenza da fattori estranei a
Dio, ma semmai solo da Se stesso: il che é indipendenza."

Il problema che qui si pone riguarda la dipendenza che potrebbe esserci tra Dio ed il suo emanato. Si
potrebbe per logica pensare che I'emanato porti qualcosa a Dio, e che percid Esso ne sia direttamente
dipendente. Ma in quanto Assoluto, Dio non puo dipendere da alcunché, allora come si risolve il problema?
Dobbiamo considerare che I'emanato & parte integrante di Dio, in un certo senso & Dio stesso, quindi in
questo caso, Dio dipenderebbe da Se stesso, ma come fa osservare Kempis, dipendere da se stessi vuol dire
non dipendere da nessuno, ovvero essere indipendenti. Tutte queste interessanti argomentazioni logiche
hanno lo scopo di rendere la mente inferiore sempre piu concentrata, affinché la Luce del mentale
superiore, ossia |'anima, possa, con la sua armonica dolcezza, scendere sulla coscienza ordinaria. E questa
una delle grandi benedizioni dell'insegnamento dei Maestri del Cerchio, oltre naturalmente all'ulteriore
conoscenza, che rende la nostra consapevolezza dell'Esistente sempre meno limitata.

*kk

Kempis: “L' esistenza di ogni manifestato, ossia l'esistenza della pluralita, é il modo in cui e attuato e
strutturato il sentire assoluto. Ecco perché la ragione dell'esistenza del manifestato é l'esistenza di Dio. Il
manifestato é tutto-uno con la Realta divina, la sua esistenza é parte integrante dell'esistenza di Dio. Sicché,
in ultima analisi, il perché dell'esistenza del manifestato é il perché dell'esistenza di Dio. Ma puo Dio avere
un perché? Egli é Colui che E: affermazione apparentemente senza senso ma la cui profondita é tale che,
pienamente intesa, risponde esaurientemente ad ogni perché. Tuttavia, dicevo, nessun fatto di
comprensione é cosi individuale come questo,; percio nulla di piti posso fare se non mettere in evidenza che
una siffatta concezione di Dio implica una concezione della Realta simile ad un relativo determinismo, ma

3



che in piti a questo ha per finalita l'esistenza di Dio. Cio non deve indurre all'errore di credere che sia
infondato ogni atteggiamento mistico e che non abbia valore la volonta dell'uomo e le sue scelte. Nella
dimensione della pluralita ove noi esistiamo come singoli apparentemente distinti gli uni dagli altri, ad ogni
causa corrisponde un effetto con la finalita della manifestazione di un piti ampio stato di coscienza
individuale, che proprio perché tale, svincola da un cieco, incosciente determinismo. Nell'ambito della
relativa liberta conseguita, ognuno opera le proprie scelte, le quali origineranno ineluttabilmente effetti
aventi pero sempre lo scopo di svelare maggiormente la coscienza, fino all'annullamento di ogni limite e di
ogni separazione."

La pluralita & insita nell'Assoluto, il Quale e unitario solo nella trascendenza. Non c'é per essa finalita,
perché se ci fosse sarebbe la stessa di Dio, ma Lui per definizione non pud averne. La definizione
dell'Assoluto come di "Colui che E", sembra non dire nulla, ma & invece estremamente profonda, perché, se
e vero che ad ognuno risuonera intimamente in maniera diversa, fa tabula rasa di tante figurazioni del
divino, che hanno permesso alle varie chiese, di arrogarsi il diritto di dare interpretazioni dell'Esistente a
suo uso e consumo, per affermare potere e privilegi. Se & vero che la pluralita in sé non ha finalita,
all'interno di essa, quindi nella dimensione che ci riguarda, perché la stiamo vivendo, una finalita c'e e
consiste nell'affermare I'Esistenza di Dio. La legge del karma (ovvero di causa ed effetto) la realizza,
indirizzando gli individui, illusoriamente separati, verso una sempre piu ampia coscienza individuale. |
determinismo, che in principio guida tutto il processo, con il crescere della coscienza si fa sempre meno
sentire, mentre la responsabilita degli esseri umani acquista sempre piu valore e significato nel loro
comportamento e nelle loro scelte.

k% k

Kempis: “Il rapporto fra I'uomo e Dio é percio il rapporto fra I'uomo e il suo vero Sé, che é il Sé del Tutto-
Uno -Assoluto. Non deve quindi essere un rapporto di tipo masochistico, ma di consapevolezza delle
contingenti limitazioni, oltre le quali si disvela la vera natura del proprio essere; un rapporto fondato sulla
certezza che, al di la del sapore amaro di certe esperienze, tutto é perfetto, giusto e volto a guidare il nostro
sentire all'assoluta completezza; e cio per 'assoluta completezza del sentire. Una tale concezione ha tutta la
logica dei panteismi e I'afflato mistico del teismo: non rifiuta nessuna ideologia poiché tutte errate rispetto
alla completezza della Realta e ciascuna vera per I'esperienza che apporta a chi la vive profondamente.
Quale maggiore sprone all'altruismo, per I'uomo, di una concezione della propria vita secondo lo
spiritualismo? In verita la logica, con tutta la sua possibilita di dimostrazione non puo, in questo senso,
tanto quanto l'irrazionale aspirazione mistica. E come potrebbe sussistere la comunicazione fra gli esseri se
la logica, le dottrine razionaliste e lo stesso empirismo, non avessero creato elementi comuni d'intesa,
invece cosi remoti e precari nel fideismo e nel misticismo? Se dunque la Realta é quale I'abbiamo illustrata,
essa é perfetta ed ognuno conduce le giuste esperienze che gli sono necessarie, dato che non é tanto
importante conoscere la verita - e la Verita vera la conosce solo Dio perché Dio solo é la Realta - quanto
vivere profondamente e sentitamente anche una fantasticheria. Nessuna remora d'ordine logico e razionale
puo fondatamente non dare senso o impedire di rivolgerci a Chi, con la Sua Esistenza, é all'origine della
nostra; a Chi, con questo significato, ma non solo con questo ci & Padre. Rivolgiamoci a Colui che é la Realta
del Tutto, dischiudiamoci a Lui che é reale dimensione d'esistenza di ogni essere, e supereremo le
contingenti limitazioni."

*kk



Spesso nelle religioni il rapporto fra Dio e I'uomo ha valenze masochistiche. Siamo in una "valle di lacrime"
viene detto per giustificare la punizione, che si dice esserci data a causa del cosiddetto peccato d'orgoglio e
di disubbidienza. La concezione che ci viene presentata dai Maestri del Cerchio & invece estremamente
liberatoria. Noi siamo in essenza Dio, ma non ne abbiamo consapevolezza, perché non abbiamo
consapevolezza delle limitazioni, che c'impediscono di rendercene conto. La vita € un virtuale cammino di
ricerca che ha come finalita la comprensione di tutto cid. Ma in realta € Dio che esprime se stesso con
guesta modalita. Lui € noi e noi siamo Lui. L'insegnamento dei Maestri del Cerchio ha una base logica che
permette la comunicazione fra gli esseri e soprattutto, grazie alla cultura del mondo moderno, una
comprensione di alcuni fondamentali concetti del Loro messaggio quali: i fotogrammi, le fusioni, le varianti,
il concetto di creazione percezione ecc.. Ma, senza I'abbraccio dell'intuizione fondamentalmente mistica,
sarebbe assai difficile accettarli e farli propri. Per questo motivo, quasi sempre il Maestro Kempis termina le
sue lezioni, estremamente complesse e fondate su argomentazioni logiche e razionali, con conclusioni
fortemente mistiche, le cui parole, dirette alla parte emotiva degli ascoltatori, s'imprimono nei loro cuori e
come dei dolci mantra li fanno vibrare aprendo ampi canali alla discesa della Luce dell'anima.

kkk

Kempis: "Si, Padre, nell'esistenza di ognuno c'é un giorno in cui é udita la Tua voce. Non sia che quel giorno
essa dica:

lo non ti ho dato la vita nel mondo perché tu portassi la morte. Non ti ho dato il desiderio perché tu divenissi
avido. Non ti ho dato la mente perché ti rendessi schiavo dei suoi tranelli. Né ti ho dato la tranquillita perché
tu vegetassi, e il progresso perché ti circondassi di cose inutili o perdessi la tua vita nella ricerca di quelle.
Non ti ho dato la grandezza perché tu disprezzassi gli umili. Né ti ho dato il potere perché opprimessi e
operassi ingiustizie. Non ti ho dato la pace perché la distruggessi. E se ho permesso la guerra, € perché tu
apprezzassi l'intesa. Se ho permesso il dolore che viene dall'egoismo dei tuoi simili, e dal tuo, é perché tu
comprendessi lo splendore dell'altruismo. Se ho permesso l'intolleranza, I'offesa, la schiavitl, é perché tu
perseguissi le virtu contrarie. E se ho permesso che tu fossi umiliato, sfruttato, incompreso, & perché tu
imparassi a non umiliare, a non sfruttare, a comprendere, imperciocché una vita felice ma sterile non é
tanto preziosa quanto una tormentata che doni comprensione. Ma ti ho dato la vita nel mondo perché tu lo
rendessi piti bello. Ti ho dato I'abbondanza perché ti fosse piu facile donare. Ti ho dato il benessere perché
tu avessi pieta di chi soffre. Ti ho dato la sapienza perché tu creassi. Ti ho dato il desiderio perché tu
desiderassi il bene dei tuoi simili, e la mente perché tu comprendessi che una sola cosa é necessaria, e quella
tu scegliessi: quella cosa che ti conduce al di la degli opposti, laddove non v'é separazione, dove causa ed
effetto sono una sola Realta."



