Immanenza e trascendenza
Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,* pp. 151
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Gli argomenti dei quali ci stiamo interessando fanno un curioso effetto, fanno assumere alle
parole un significato e talvolta tutto I'opposto; percio voi non dovete adontarvi se io metto alla prova cio
che avete inteso, ultimamente ,invitandovi a riflettere su questo: I'uvomo possiede una visione limitata della
Realta, ma esatta nei suoi elementi posseduti, oppure no ? E, se aumentassero le possibilita di percezione
dell'uvomo, si aggiungerebbero altri elementi precisi, in modo da formare un tutto omogeneo e piu vasto,
oppure la nuova visione sarebbe del tutto diversa? A queste domande risponderete con comodo, perché c'é
del tempo. Dicemmo una volta che I'uvomo é oggetto e soggetto della creazione. Per capire che cosa
intendiamo con questa affermazione, pensiamo un istante a Dio in termini panteistici. La natura, nel suo
complesso, compreso I'uomo, sarebbe I'oggetto della creazione, mentre I'uvomo - con la sua possibilita di
conoscenza-costituirebbe il mezzo attraverso al quale la natura prende coscienza di se stessa. Se Friedrich
Schelling avesse pensato a questo, evidentemente non avrebbe definito la natura come “un pensiero privo di
coscienza”. Povero Schelling, aveva cominciato cosi bene, con il suo Assoluto, per naufragare poi
miseramente quando si tratto di spiegare la molteplicita dei mondi rispetto all'unita dell’Assoluto! Allora
non seppe trovare niente di meglio che pensare ad un distacco di questi mondi dall'Assoluto, cioé una specie
di storiella degli angeli caduti in chiave variata. Dicevo che I'uomo, oggetto della creazione, crea a sua volta;
e non gia nel senso materiale, perché allora piti proprio sarebbe dire distrugge, demolisce; ma nel senso che
ha, del mondo che percepisce, una personale concezione, una particolare esperienza, e vi assicuro che se
anche le esperienze possono sembrare simili sono tuttavia diverse, uniche ed irripetibili per ogni individuo.”

k% k

Il tema che il Maestro Kempis si appresta ad affrontare & assai arduo, filosofi, teologi e pensatori si sono
cimentati al riguardo nei secoli. Non credo si possa dare delle risposte definitive, ma il Maestro fa
un'affermazione importante e direi significativa e cioé che per ognuno le esperienze sono assolutamente
personali e che quindi la concezione che ne deriva non puo che essere soggettiva. Ciascuno di noi di fatto
crea il suo mondo, tale lo percepisce ed agisce di conseguenza. Le limitazioni delle coscienze individuali
sono le cause delle quasi infinite creazioni percezioni della Realta, ma tutte queste in sé sono soltanto
illusioni, che in ultima istanza si risolvono nella trascendenza della Coscienza Assoluta, che pur avendole in
sé le unifica fondendole nella Sua dimensione per noi inimmaginabile.

k% k

Kempis: “Questa affermazione potrebbe farci pensare a Dio in termini diversi da quelli che comunemente
abbiamo conosciuti. Certo che fra l'idea teistica, cioé di Dio inteso come un'entita antropomorfa, distinto
dalla Sua creazione, e I'idea panteistica, non esiterei a definire piti aderente alla Realta quest'ultima che non
la prima. Da sempre abbiamo detto che Dio é in tutto e che tutto é in Dio; percio il concetto panteistico
sembrerebbe avvicinarsi molto al Dio vero; tuttavia, nel momento stesso che affermiamo che Dio é oltre il
mondo, oltre il manifestato ed oltre la totalita del Tutto, riconosciamo al panteismo solo una piccola parte
di verita: Dio é al tempo stesso immanente e trascendente la manifestazione. Quali rapporti vi sono, in
realta, fra Dio e I'esistenza ? Ancora una volta siamo di fronte ad un concetto che deve essere approfondito.
Dalle nostre affermazioni appare, lapalissianamente, che noi respingiamo il concetto di creazione, inteso

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



come l'atto con cui Dio trae dal nulla tutte le cose rimanendo separato dalla sua opera; e percio
respingiamo anche l'ampliamento di questo concetto operato da Tommaso d'Aquino secondo cui la vita
stessa del creato é un continuo atto creativo. Dalle nostre affermazioni appare pilu logico pensare
all'emanatismo, cioé credere che la molteplicita degli esseri derivi, per emanazione, dall'Uno Assoluto, e che
per successiva condensazione si giunga alla materia; tuttavia anche questo concetto non é aderente alla
Realta se con esso crediamo che Dio rimanga distinto dalla emanazione, se pensiamo alla emanazione come
ad un evento oggettivo. Infatti, ne deriverebbe un Dio non certo atemporale ed in continua mutazione.”

kkk

Immanenza e trascendenza sono due concetti fra loro contradditori, ma esprimenti per il Maestro Kempis
due fondamentali caratterizzazioni dell'Assoluto. Non c'é da meravigliarsi per questo ossimoro, perché sul
piano akasico ed ancora di piu nell'Eterno Presente, vale la logica dialettica e non quella classica che, grazie
alla matematica, cerca d'interpretare il mondo nel quale viviamo. Ma & nell'unita che gli opposti trovano la
loro sintesi, pur mantenendo intatta la propria essenza. Quindi il mondo & Dio, ma Dio, pur essendo anche il
mondo, va oltre e lo trascende in ulteriori dimensioni, che per noi sono assolutamente inconoscibili. Non
puo esserci reale separazione fra I'emanato, ovvero noi e Dio, altrimenti Egli perderebbe la Sua Assolutezza
e sarebbe soltanto realta relativa, come tutto cid che & nella nostra percezione. Credo che questa
contraddizione logica, cosi presentata, non sia nella Realta esistente, ma questa non lo si pud comprendere

con la ragione, solo I'intuizione che nasca dalla Luce dell'anima, puo aiutarci a capirla.

Kempis: “E vero che i neoplatonici affermano che la quiete perfetta di Dio non viene minimamente turbata
dalla continua emanazione, ma é altresi vero, e voi dovreste convenirne con me, che questo concetto, cosi
com'é enunciato, puo essere accettato dalla logica solo se pensiamo all' emanato come a qualcosa di
distinto da Dio: cosa assurda perché, vedete, noi non respingiamo tanto il concetto di creazione perché,
secondo questo Dio, trarrebbe dal nulla tutte le cose, quanto perché esso ammette l'assoluta separazione
fra Dio ed il creato. Di pari respingiamo il concetto di emanazione, se pensiamo che I'emanato abbia una
sua esistenza oggettiva; se ci figuriamo che Dio crei i principi e gli elementi- che potrebbero essere gli esseri
ed i mondi -e che poi questi abbiano un'esistenza indipendente ed indeterminata rispetto a Dio, spettando
agli esseri creare nei mondi una sorta di Repubblica ideale come quella vagheggiata da Platone. Ora, é
chiaro che affermando che Dio trascende la totalita del Tutto, ne consegue logicamente che il mondo
umano non ha incidenza nel divino; ma questa affermazione non deve farci pensare ad una trascendenza di
Dio rispetto al manifestato eguale a quella concepita, per esempio, dall'idea teistica: la non relazione fra la
mutabilita dei mondi e I'immutabilita di Dio, ha un'altra spiegazione, e voi lo sapete. Infatti abbiamo cercato
di farvi capire come il Tutto Uno Assoluto, cioé Dio, ancorché assurdamente considerato come l'insieme di
parti, i mondi, in continua mutazione, in effetti non muta affatto. Questo perché cio che noi vediamo
mutare, in realta € immutabile, &€ un insieme di situazioni - chiamiamole cosi -fisse nell'eternita del non
tempo; e la mutazione nasce dalla percezione in successione di queste mutazioni, cosi come la storia narrata
in un libro acquista vita e svolgimento solo nella mente del lettore ed in funzione di essa. Da cio si
comprende come creazione o emanazione o non é mai avvenuta o é sempre stata; cioé é un evento che si
coglie nel gioco illusorio della percezione soggettiva e percio non incide sulla oggettivita di Dio. Questa é la
vera ragione per cui creazione o emanazione non tocca la Realta di Dio.”

Alla base di questa visione del Reale, cosi insegnata dai Maestri del Cerchio, c'e la concezione della Realta in
Essere, quale da Loro & stata enunciata. Tutto € gia li in un Eterno Presente, il divenire & apparenza. La

2



successione delle situazioni cosmiche & percepita da parte dei sensi in maniera analoga a come accade per i
fotogrammi di una pellicola cinematografica che danno I'impressione, alla consapevolezza del sentire di
coscienza, dello svolgersi di una rappresentazione, proprio come le cellule oculari e le cellule cerebrali, che
una volta impressionate, trasmettono alla mente la trama di un film. Ma al di la di tale impressione, i
fotogrammi della pellicola sono li in una statica disposizione, fermi nella unita della pizza cinematografica
depositata nella cineteca. Alla stessa maniera le diverse situazioni cosmiche, alla cui base sta il sentire di
coscienza individuale, sono depositate nella Coscienza Assoluta.

kkk

Kempis: “Ora la verita di questa affermazione, per chi non abbia possibilita di verifica, pud essere
confortata dalla convergenza di conclusioni derivanti da altre considerazioni: per esempio, possiamo
pensare che Dio tragga dalla manifestazione un utile, nel senso che essa sia necessaria a Dio ? Invero, non
essendo un evento oggettivo, nulla porta a Dio né Dio muta in conseguenza dell'apparente svolgersi dei
mondi. Percio, siccome creazione o emanazione non tocca la realta di Dio, ne consegue logicamente che
non puo esservi un perché della manifestazione a livello di Dio. D'altra parte, se € vero che il divenire dei
mondi, non essendo un evento oggettivo, non tocca la realta di Dio - nell'ambito di cio che appare ma non e
realmente -questo non vuol dire che il divenire non abbia un fine, cioé che sia privo di significato per gli
esseri che vivono questo divenire. V'é dunque una duplice valutazione della manifestazione: I'una sul piano
soggettivo, ed é che la vita dei mondi da cui traggono esistenza gli esseri conduce gli esseri a Dio; |'altra sul
piano oggettivo, ed & che su questo piano la manifestazione non rileva nulla né porta né trae a Dio. Solo in
guesto senso, percio, possiamo accettare I'affermazione dei neoplatonici circa la «quiete perfetta di Dio».
Sul piano assoluto, oggettivo, non esiste né creazione, né emanazione, né esseri, né mondi. Esiste solo Dio,
ed é quindi assurdo cercare il perché della manifestazione sul piano assoluto.”

k% k

Siamo indotti a domandarci quanto sia utile indugiare in queste considerazioni filosofiche, che
apparentemente allontanano dal vissuto quotidiano. E difficile dare una risposta univoca. | Maestri dicono
che esse servono soltanto a coloro che sono in sintonia grazie al livello evolutivo che permette loro di
armonizzare la vita quotidiana con l'essenza di tali ragionamenti. A prima vista potrebbe sembrare che
I'esperienza ordinaria non c'entri niente con concetti come il divenire o I'essere. In realta, se ci rendiamo
anche soltanto un po' consapevoli di quello che & il nostro comportamento nelle esperienze che stiamo
facendo, non possiamo fare a meno di considerare quanto importante sia vedere la realta dalla prospettiva
dell'essere invece che da quella del divenire.

Kempis: “Guardate, gli stessi orientali, che pero hanno intuito molto della realta oggettiva, hanno
commesso l'errore di voler cercare un perché della manifestazione. Non si deve credere, infatti, che
l'irrazionalita sia patrimonio delle teologie occidentali. A parte il fatto che queste nulla dicono in proposito,
voi dovete convenire con me che I'opinione degli orientali al riguardo é alquanto amena, o sono alquanto
amene perché ve ne sono piu d'una, tanto che forse meglio sarebbe stato il silenzio. C'é infatti chi dice che la
manifestazione null'altro sarebbe se non un sogno di Dio, e qua mi rendo conto perfettamente che essendo
voi consapevoli del fatto che i sogni non sono volontari, solo per questo siete trattenuti dal bestemmiare.
Altri dicono, non per spiegare un concetto ma per dire che realmente é cosi, che la manifestazione é “un

pensiero di Dio", e forse piti proprio sarebbe dire " & un pensiero per I'uvomo" é vero? Ma c'e di peggio: c'e
chi afferma che tutto avviene per divertire Dio, e che noi altro non saremo che dei burattini nelle mani di
questo bambino che sarebbe Dio. C'é chi dice che Dio & ammalato di solitudine e che allora emana un cosmo
dopo I'altro. Poi c'é chi dice che Dio & «xamore» e che ha bisogno di crearsi degli oggetti da amare. Insomma,

3



anche tralasciando questo comportamento cosi infantile di Dio, voi dovete convenire con me che la
manifestazione non puo essere conseguenza di un atto di volonta di Dio, anzi non puo essere conseguenza
di alcunché. Ed e chiara la ragione: la vita di Dio é eterna, cioé senza tempo: non é uno scorrere, cosi non
puo esservi un momento in cui Dio crei o emani qualcosa, o in cui in Lui si sia determinata la ragione che ha
dato origine al Tutto. Se cosi fosse, vi sarebbe un preciso punto di riferimento in Dio, che sarebbe giusto
l'inizio della manifestazione. Allora vi sarebbe un Dio privo di manifestazione ed un Dio completo di
manifestazione, cioé la manifestazione sarebbe in Realta oggettiva, cosa che non é. Ma se anche lo fosse
dovrebbe avere la stessa natura di Dio, per esempio essere atemporale, ossia non avere inizio, né
svolgimento, né fine, cioé non avere variazioni nei confronti di Dio, proprio come sempre vi abbiamo detto.”

kkk

Il Maestro Kempis, dopo avere con la sua solita ironia rilevate le contraddizioni e gli aspetti assurdi dei
tentativi di spiegare il rapporto che potrebbe esserci tra Dio e la cosiddetta manifestazione in certe filosofie
orientali, conclude la questione dando una prospettiva completamente nuova, affermando che il problema
non esiste perché nella Realta di Dio non pud esserci manifestazione, la quale assolutamente priva di
oggettiva e la grande illusione dei sentire relativi, solo virtualmente separati da Dio, il Quale, nella sua reale
essenza, li trascende, pur avendoli in Sé. In sintesi, la Coscienza Assoluta non € monolitica, ma poliedrica,
come potrebbe essere rappresentata dall'immagine dell'insieme dei numeri, che € una, pur essendo
costituita dall’infinita dei singoli numeri, ciascuno dei quali proveniente dalla unione della unita primaria
con se stessa.

kkk

Kempis: “L'unica cosa che c'é da dire - sottolineo: non che possiamo dire, ma che c'é da dire - e che tutto é
per la natura di Dio, cioé che Dio stesso, in Sé, é la causa del Tutto, e come non c'é una ragione all'esistenza
di Dio, cosi se ammettiamo che la manifestazione non incida su Dio - e non puo essere diversamente
altrimenti si tratterebbe di un Dio mutabile - ne consegue che non puo esservi un perché della
manifestazione a livello di Dio. Cosi come, quando durante la notte sparisce la luce del sole, cido non dipende
dal sole. Sul piano relativo, tutto quanto esiste - possiamo chiamarlo creato, emanato, manifestato o come
volete - non esiste per un atto di volonta di Dio, che Dio non ha atti di volonta: esiste unicamente in
dipendenza della natura di Dio. Sul piano assoluto - ripeto - non possiamo parlare né di creazione, né di
emanazione, né di manifestazione, né di esseri, né di mondi. Esiste solo Dio. E non dobbiamo confondere cio
che gli uomini hanno intuito di Lui e che hanno cercato di appellare in qualche modo con Lui.”

La conclusione della comunicazione & chiara e determinata, tutto cio che I'umanita ha detto di Dio € una
retorica a proprio uso e consumo. Di Dio si pud soltanto dire che "E Colui che E", niente altro. La Sua
esistenza puod essere accettata con ragionevole fede, ma non dimostrata in alcun modo. Le comunicazioni
dei Maestri, che Lo riguardano, sono tutte volte a togliere ogni forma di figurazione od attributo che Gli e
stato dato. Lasciano, a Suo riguardo, soltanto quello che discende, per necessita logica, dall'aggettivo
assoluto, unico Suo attributo possibile, ma ineludibile perché intrinseco al concetto stesso di Dio. Avremmo
altrimenti a che fare con un ente semplicemente ordinario, sia pure dotato di immense potenzialita.



