La vita delle materie fa parte della vita del Cosmo

Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,* pp. 186-194
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Oggi fa ridere la battuta di quel medico che disse: "Ho fatto tante necroscopie, ma l'anima non
I'ho mai trovata” e ancora di piti fa ridere la contro-battuta del credente che ribadiva: "Per forza, I'anima
aveva gia lasciato il corpo!" Tutto questo potrebbe far pensare che a parlare fossero dei profani, cioé
persone che non avessero la preparazione necessaria ad indagare una realta particolare: da cio I'errore
concettuale. E concediamolo pure. Tuttavia un simile errore concettuale I'hnanno avuto, in tempi assai pit
recenti, persone che la preparazione avrebbero dovuto averla, visto che indagavano nel campo della
parapsicologia, mentre chiaramente non I'avevano perché fecero la bella pensata di scoprire se I'anima c'e,
pesando il corpo prima e subito dopo la morte. Ma cid non é tutto: nell'era dei voli spaziali, qualche
astronauta ha osservato che Dio non esiste perché lui non I'ha incontrato nei cieli da lui percorsi.”

k% k

Il Maestro Kempis inizia la sua lezione con la sua solita e sferzante ironia. Forse vuole stimolare I'ascoltatore
a concentrare le sue conoscenze, fino ad ora acquisite mediante l'insegnamento dei Maestri del Cerchio, in
una meditazione profonda che lo metta in sintonia con il piano dell'intuizione, il solo che permetta di
prefigurare Dio in un modo meno elementare da come di solito viene rappresentato dalle religioni o
all'opposto negato da filosofie che si avvalgono di argomentazioni rozze e grossolane.

k% k

Kempis: “Non sorridete con tanta sicurezza perché sono sicuro che anche voi, e sia detto senza offesa, non
siete poi da meno. Sono sicuro che voi collocate Dio, se non nei cieli, negli alti piani spirituali; cioé pensate
che, se vi fosse consentita I'entrata in quelle dimensioni, vedreste Dio. Tutto questo nonostante che da piu
tempo noi abbiamo affermato che i diversi piani di esistenza non sono diversi luoghi, ma diversi stati di
coscienza, cosicché puo entrare,- per cosi dire,- nelle dimensioni spirituali solo chi ha la coscienza adatta, in
quanto solo lui puo sentire la realta di tali dimensioni assolutamente estranee e inavvertite da chi quella
coscienza non abbia. Percio pud conoscere Dio solo chi ha la coscienza che consente cio. Dio, quindi é
essenzialmente uno stato di coscienza. Cercatelo pure, o ignoranti, in luoghi diversi, in differenti dottrine; non
lo troverete se non in voi stessi quando avrete fatto cadere tutte le limitazioni che avviluppano il vostro vero
essere.”

*kk

Dio é coscienza, dice Kempis, ma si potrebbe dire anche il viceversa ovvero la coscienza & Dio! Cos'e che
rende difficile tale consapevolezza? E la stessa virtuale limitazione della coscienza che le impedisce di
riconoscere la sua vera natura. Cio in estrema sintesi € il misterioso nodo della vita. Tutto gira intorno a
guesto inspiegabile arcano. La vita € una grande illusione che forse ha come sola ragione e finalita di essere
la consapevolezza totale e viscerale di cio. L'esperienza ¢ il mezzo col quale la coscienza stessa si serve per il
suo ampliamento.

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



% %k %k

Kempis: "Ora il fatto che i vari piani non sono diversi luoghi in senso di spazio, non deve fare credere che
esista uno spazio oggettivo nel quale siano collocati tutti gli esseri. E vero che ogni essere compone una sola
realta e quindi é coabitante di un sol Tutto, pero é anche vero che ogni essere costituisce una sua realta e,
quindi, un suo mondo, ed il fatto che un mondo soggettivo sia comune-, ma badate bene, comune solo per
somiglianza,- a pil esseri, non rende oggettivo tale mondo. Inoltre, il fatto che tale mondo sia uno stato di
coscienza, rende impossibile ubicarlo tanto in spazi diversi quanto in un solo spazio. Percio colui che lascia il
corpo- che muore, come dite- va in un altro mondo nel senso che vive in uno stato di coscienza diverso, ma
non si sposta affatto in senso spaziale, né d’altra parte rimane nello stesso spazio. Se mai, rimane nell'unica
Realta nella quale esiste eternamente e nella quale lo spazio é un fatto del soggetto percepiente."

kkk

Lo spazio ed il tempo, per i Maestri del Cerchio, non esistono oggettivamente, sono solo il frutto dell'illusione
di una coscienza limitata. Quindi, la morte fisica non determina un reale cambiamento del soggetto, ma
soltanto la modificazione del suo stato di coscienza, da cio ne discende una diversa percezione che segue le
modalita e le leggi della dimensione astrale. Da qui sempre piu chiara appare l'idea, che il mondo nel quale
crediamo di vivere sia la rappresentazione di una grande illusione e proprio da questa illusione si forma il
Reale Assoluto, che trascende il relativo ed il soggettivo relativo, ma in entrambi affonda le proprie radici. In
altri termini, I'Assoluto, per essere tale, non puo prescindere dal relativo, ed € in questo che sta il «perché»
dell'altrimenti inspiegabile "virtuale frazionamento della coscienza assoluta".

kkk

Kempis: “Qualcuno di voi puo chiedersi: «Ma queste precisazioni che utilita hanno ? A che cosa servono ?».
Indubbiamente, come ogni cosa, servono solo a chi ne ha bisogno: il cibo serve solo a chi deve nutrirsi.
Altrettanto indubbiamente pero la Verita - cioé la conoscenza di come le cose sono realmente - arricchisce,
da chiarezza di pensiero e di indirizzo, svela la ragione logica della morale e quindi spinge ad un retto
comportamento.”

*kk

La via della conoscenza, quale dal Maestro Kempis viene indicata, ha in queste poche parole la sua ragione
di essere. Non & detto che sia congeniale a tutti, ma pud dare un grande contributo alla morale quando sia
supportata dalla chiarezza e soprattutto dalla logica. Prima d'arrivare all'anima, I'essere umano & fatto di un
veicolo mentale, efficace ed utile strumento nel sentiero dell'evoluzione.

k% k

Kempis: "A chi invece, senza bisogno di conoscere motivazioni logiche, e gia convinto, non dico che bisogna
aiutare i propri simili, ma almeno che non si deve nuocere ad essi, rivolgo un diverso tipo di discorso e
domando: allora, perché non lo fai? La spiegazione filosofica razionale non ti serve solo se gia tu agisci
secondo quello che dici di sapere. Certo é che se non lo fai significa che non ne sei convinto, e percio ti serve
saperlo. Il decadimento dei principi morali che é in atto nella societa di oggi é dovuto in larga misura al fatto
che essi sono sempre stati presentati come dei dogmi da accettare e basta, cioé non sono mai stati motivati
logicamente. Mentre I'uomo di oggi, spinto ed avvezzato al raziocino, non puo accettare quello che non
capisce,da cio il suo rifiuto ad avere un comportamento di cui non sa la ragione. E vero che se il
comportamento morale -per cosi dire - fosse conseguenza di un intimo sentire, il problema non sussisterebbe;
ma é anche vero che i principi morali fondamentali — cioé quelli che attengono alle buone creanze, pure essi



dettati dalla opportunita pratica di non darci noia I'uno con I"altro - non temono I'esame dal punto di vista
della logica e quindi hanno una fondata ragione d'esistenza."

kkk

Senza andare troppo a fondo nel superamento delle limitazioni del sentire di coscienza, il livello dei rapporti
umani, qui preso in considerazione dal Maestro Kempis, riguarda semplicemente i limiti di una buona
educazione, che si basi su normali regole di civile convivenza, senza le quali la vita sarebbe un'anarchica
giungla di lotta per la sopravvivenza. Si pud dire che tutta la giurisprudenza fondi se stessa su una logica
capace d'interpretare al meglio i rapporti fra gli individui. Quanto poi bene riesca a farlo, in pratica, il discorso
e un altro.

Kempis: "L'evangelico e riassuntivo di tutti i comandamenti - Non fare agli altri quello che non vorresti fosse

fatto a te stesso- invita ad un comportamento individuale che, se fosse seguito da ognuno, risparmierebbe
molto dolore agli uomini, e si capisce perché; quindi non teme I'esame critico della logica come per esempio,
il - Santificare le feste -. Proprio il - Non fare agli altri quello che non vorresti fosse fatto a te stesso - puo
diventare un invito a conoscersi. Infatti, fra tutti i torti che non si vorrebbero ricevere ve ne sono di quelli che

piti ci colpirebbero, e quindi pit si temono. La ragione di tale vulnerabilita puo risiedere o nel ricordo inconscio
del dolore provato in un'altra esistenza, nella quale si é vissuto il ruolo che ora si teme di vivere; oppure da
una motivazione piti complessa e cioé che si é portati a pensare che gli altri ci facciano quello che noi
facilmente faremmo, sicché il timore di essere ingannati, per esempio, puo nascere dalla propria facilita ad
ingannare e quindi dal ritenere che altrettanto disinvoltamente gli altri possano ingannarci. Molte volte i
difetti che vediamo negli altri sono difetti che abbiamo noi stessi. Tutto questo non é incredibile se pensate al
fatto che automaticamente |'uomo rapporta tutto a se stesso, misura la realta con il suo metro. ecco perché
tutto é puro all'occhio dei puri, e viceversa. Se quello che temi é quello che piti disinvoltamente faresti, allora
il 'Non fare agli altri quello che non vorresti fosse fatto a te stesso?” diventa quello che devi stare attento a
non fare."

k% k

Queste osservazioni di carattere psicologico sono significative da due punti di vista: In primo luogo perché
invitano ad una forma di autoanalisi che puo aprire delle prospettive di una autoconoscenza direi
insospettata. E a tutti gli effetti un approccio all'insegnamento del "Conosci te stesso" del Maestro Claudio.
L'altra considerazione, & che noi siamo chiusi come in una bolla, che colora la nostra percezione di una tinta
soggettiva, dalla quale é assai difficile uscire. Credo che una delle maggiori difficolta, che la vita ci pone
davanti, sia proprio quella di essere in grado di trascendere il particolare personale.

* %k
Kempis: "Certo, si tiene un dato comportamento solo se si & convinti che & quello che si deve fare; oppure se
si é costretti a tenerlo. Noi non vogliamo convincere nessuno né, tanto meno costringere; percio parliamo solo

per quelli che vogliono sapere, fermandoci all'esposizione dei concetti e lasciando ad ognuno la liberta di
credere o no, al di fuori di ogni tipo di coercizione."

kkk

E un breve periodo, ma esprime un concetto fondamentale che riguarda questo insegnamento, ovvero la
GRANDE LIBERTA che vi & in esso. Non ci sono precetti morali da seguire quali comandamenti, ma soltanto
significative osservazioni fatte sulle esperienze della vita. Per esempio, cido che temiamo dagli altri, lo

3



temiamo perché e in parte dentro di noi e percid lo conosciamo intimamente, cosi le persone che ci
circondano ci fanno spesso da specchio. E questo un dato di fatto dell'esperienza della vita, non un precetto,
dobbiamo quindi prenderne atto e tenerne conto. Non € un dogma di fede, ma una deduzione scientifica.
Alla stessa maniera sono date dai Maestri tutte le altre considerazioni morali, diversificando in tal modo il
Loro insegnamento da quello delle varie religioni, che sono molto spesso legate a rigide dottrine,assai poco
benevole verso la natura umana.

Kempis: "Siamo convinti che spiegare come ¢ la realta delle cose non puo portare che ad una concezione
della vita in cui trionfa un gioioso altruismo; tuttavia chi raggiungesse cio per altra via, prescindendo dalle
spiegazioni, avrebbe egualmente raggiunto la méta. Si usa il proprio corpo anche senza sapere come si
svolgono le funzioni biologiche. Pero concedetemi che la comprensione é liberatrice e che la conoscenza é uno
stadio di passaggio che conduce ad essa. Parlo, percio, per quelli che vogliono sapere."

k% k

Si puo dire che la via indicata dai Maestri del Cerchio € in prevalenza quella della conoscenza anche se sono
ben consapevoli che non & la sola. Come sappiamo le altre possono essere indicate genericamente come
quella della devozione e quella dell'azione. Ma bisogna stare qui molto attenti, perché nessuna di queste puo
scindersi completamente dalle altre due, e questo Loro ben lo sanno.

kkk

Kempis: "Invero e difficile parlarvi di cio che esula da quanto cade sotto la vostra attenzione e dalle
conclusioni che siete abituati a trarre percependo la realta in un certo modo, con certe limitazioni. Voi
considerate reale solo cio che é concreto, ma anche il concetto di concretezza é relativo alla vostra condizione
ed e legato ai vostri sensi. La materia fisica, per voi, € qualcosa di concreto che occupa uno spazio, e dirvi che
in sé la materia non é affatto concreta come voi la percepite e che lo spazio non é un ente oggettivo, & un po'
votarsi a non essere creduti. Ma poiché, come prima dicevo, a me non importa essere creduto, lo dico lo

stesso. Ho solo il dovere di rendere chiaro cio che dico, e non quello di farvi credere."

k% k

| nostri sensi, conseguenza delle nostre limitazioni, danno una rappresentazione dell'esistente relativa alla
condizione umana, che in forza di un suo comune denominatore, da ad ognuno l'illusione di vivere in una
dimensione reale. Ma, pur limitandoci agli stessi concetti di spazio e di tempo, cosi come ordinariamente li
concepiamo, appaiono essere assai diversi, anche soltanto da quelli che la 'Teoria della relativita' oggi ci
prefigura. La scienza € ad un punto tale che, pur fondando la sua ricerca principalmente sui sensi umani o su
loro estensioni, permette di comprendere come la nostra percezione sia perlomeno assai parziale.

Kempis: "Supponete di prendere un'asse, di fissarla ad un estremo e di farla girare vorticosamente. La
velocita impressa all'asse, secondo una diversa misura, da effetti diversi in rapporto al tempo di persistenza
della sua immagine sulla retina dei vostri occhi. Per esempio I'asse puo diventare praticamente invisibile, ma,
anche quando lo diventa, non diventa intangibile, anzi occupa uno spazio che comprende tutta la
circonferenza descritta dalla sua rotazione, cioé al tatto diventa un corpo grande come tale circonferenza.
Allo steso modo, gli atomi della materia si possono paragonare alla circonferenza descritta dalla nostra asse:
se le particelle che licompongono non ruotassero vorticosamente, la materia sarebbe intangibile. A loro volta,
le particelle che compongono gli atomi sono assai meno materiali di quello che appaiono poiché anch'essi

4



sono circonferenze, meglio, orbite descritte dai corpuscoli di cui sono composti, e cosi via. Se si riuscisse ad
imprimere un moto di diversa velocita alle particelle che compongono la materia di un dato oggetto, I'oggetto
diventerebbe invisibile ai vostri occhi perché non rifletterebbe pit la luce che lo colpisce. Tutto questo deve
far capire come la realta in sé sia ben diversa da come si percepisce e come non sia impossibile che coabitino
nella stesa realta diverse dimensioni, risultato di diversi stati di coscienza."

kkk

| Maestri del Cerchio ci parlano di una realta completamente diversa da quella che noi percepiamo, ma non
sono mai dogmatici, appoggiano sempre le loro affermazioni su elementi a noi comprensibili, perché
suffragati dalla scienza ufficiale, che, per quanto imperfetta e limitata, rappresenta il solo punto di
riferimento a cui attaccarsi oltre il costrutto logico della totalita del messaggio. Per chi voglia rifiutare il
dogma ed il conseguente atto di fede, la situazione non é facile, perché da una parte c'e I'enunciazione di
fatti e situazioni che esulano completamente dalla nostra percezione, dall'altra c'é |'autorevolezza e la forza
della fonte delle comunicazioni, che induce ad una ampia disponibilita d'accettazione. Penso che un possibile
atteggiamento sia quello di porre le varie affermazioni, per il momento non verificabili, come ipotesi di
lavoro, in attesa di avere strumenti idonei alla comprensione. Un certo distacco interiore, sostenuto
dall'equilibrio, pud impedire uno scetticismo improduttivo e contemporaneamente limitare il pericolo di una
fanatica suggestione. | consigli che i Maestri del Cerchio ci hanno dato, sono andati sempre in quella
direzione. Lo provano i frequenti riferimenti, come questi, alla scienza umana e l'impianto logico di tutto
I'insegnamento.

kkk

Kempis: "L'unicita della realta credo di averla sottolineata ancora una volta con quanto dissi ultimamente
sulla vita microcosmica e macrocosmica. Credo risulti chiara la simbiosi di tutti gli esseri, che non risiede solo
nei reciproci stimoli che essi si scambiano ma che é anche strutturale e, quindi, reale. Se mai mi preme
continuare il discorso per coloro a cui interessa. Abbiamo detto che tutto quanto si muove per comporre un
ciclo, vive; che la vita quanto meno é sensazione; e che tutto cio che esiste, per esistere, deve sentire o essere
sentito. Aggiungo che la sensazione e, piti ancora, la coscienza, sono sempre il risultato di una molteplicita,
cioé di una composizione organica di elementi; con la differenza che la coscienza, esprimendo una piu alta
qualita di sentire, non é un organismo composto da elementi semplici - infatti e costituita da una molteplicita
di sentire -, mentre la sensazione, essendo una manifestazione elementare, é frutto di un organismo costituito
da elementi semplici. Quindi: coscienza eguale organismo composto da elementi complessi, sensazione
eguale organismo composto da elementi semplici."

Significativo & il ribadire l'unicita del tutto, la coscienza & una. La sua apparente frammentazione e frutto
delle intrinseche limitazioni, anch'esse perd non reali, solo virtualmente percepite. Questo modo di concepire
la realta ha conseguenze pratiche. Ci deve fare sentire elementi non separabili da un organismo unitario dal
quale niente possa essere disgiunto e per questo egualmente importante e significativo. Il valore della
socialita e della comunione fra gli uomini risulta fondamentale, per cui tutte le dottrine economiche e
politiche che vadano in tale direzione, possono sostanzialmente essere prese in considerazione,
naturalmente la loro realizzazione pratica va valutata in rapporto alla effettiva capacita della coscienza
umana di metterle in atto.

*kk



Kempis: “La cellula, individuo biologico semplice, & un organismo che trova le sue sensazioni dalla
molteplicita dei suoi comportamenti, cioé dalla molteplicita delle sostanze che la compongono, ossia dagli
atomi delle materie di cui é formata. L'atomo in sé non ha sensazioni, pur potendo essere un elemento che le
crea. Ripeto: le materie sono gli elementi che costituiscono gli organismi, sedi di sensazioni; sono le sostanze
che compongono gli organismi sensori: in sé non hanno sensazione individuale. Invece il Logos - o coscienza
cosmica - é il centro massimo di coscienza ed é costituito da tutti i possibili stati di coscienza, i quali, in
sé hanno sentire individuale: a sua volta ciascuno stato di coscienza individuale é costituito, poggia su sentire
in senso lato, cioé sulle sensazioni eccetera che, come ho detto, sono frutto di attivita di organismi composti
da elementi, le materie, che in sé non hanno sensazioni individuali."

% %k %k

Il Logos, ovvero la coscienza cosmica, € la fusione di tutti i sentire individuali, ma é fatto di qualcosa, cioé
costituito da un'unica sostanza materiale, punto di sintesi delle varie sostanze materiali, che compongono gli
organismi sensori e che permettono ai sentire individuali di esprimere i loro vari livelli di coscienza. Tutto cio
da una visione della realtd non astratta, nella quale la quantita assume lo stesso valore della qualita. E
importante questa prospettiva perché impedisce all'insegnamento dei Maestri del Cerchio di essere una
filosofia idealista, rispetto alla quale perdo mantiene molti punti di convergenza.

Kempis: "Badate bene: se é vero che tanto la coscienza quanto la sensazione nascono dagli organismi che le
costituiscono, é altrettanto vero che tali organismi non possono esistere scevri da coscienza e da sensazione.
Ecco perché la vita é, quanto meno sensazione: non puo esistere un organismo che viva senza sensazione. E
non pensate al coma per smentirmi, perché in quello stato, che riguarda semmai l'autocoscienza, la
sensazione a livello cellulare rimane. Allora, siccome abbiamo detto 'anche la materia vive’ nel senso che si
muove per comporre un ciclo, che é poi il ciclo cosmico, come la mettiamo con il discorso che non ha
sensazione, mentre la vita e, quanto meno sensazione? e con il discorso che tutto quanto esiste, per esistere,
deve sentire o essere sentito?"

k% k

Questa domanda ¢ legittima, perché da alcune affermazioni fatte finora, pud sembrare logico dedurre che le
materie cosi postulate possono apparire come in sé prive di vita, ovvero materie morte. Ma questo
contraddice fortemente I'affermazione che:” Niente esiste che non senta o non sia sentito.” Vediamo ora
come il Maestro Kempis supera questa contraddizione logica.

*kk

Kempis: "Intanto abbiamo detto che la materia vive di vita macrocosmica perché cio che si muove per
comporre un ciclo é il cosmo, pit che I'atomo della materia che compone il cosmo stesso. Sicché la sensazione
o il sentire, da ricercare nella vita macrocosmica, sono non a livello atomico ma a livello cosmico, logoico, cioe
totale del cosmo. Poi, I'esistenza delle materie che in sé non sentono é garantita equalmente a livello di Logos,
cioé di coscienza cosmica, dove é sentito tutto quanto esiste nel cosmo; ossia sono sentiti esseri e sostanze
che li compongono e che compongono il tutto cosmico. La vita delle materie fa parte della vita del cosmo e la
vita del cosmo é molto pili che sensazione. Percio il principio non é smentito."

*kk

In sostanza, le materie che compongono il cosmo sono sentite dal cosmo stesso e contribuiscono alla sua
esistenza e consapevolezza di coscienza ancora non completamente assoluta. Inoltre, nei sentire pil limitati,

6



che fondendosi danno luogo all'unita della stessa coscienza cosmica, la strutturazione delle materie € relativa
e fino ad un certo livello anche soggettiva. Il tutto € contenuto ed organizzato nella costruzione del cosmo,
determinata dal suo modulo, ovvero la prima limitazione della coscienza cosmica, che ne costituisce la base
e che virtualmente la separa dall'Assoluto.

Kempis: “Ora confrontiamoli questo «macrocosmo» e questo «microcosmo», analoghi ma non identici. Il
macrocosmo é costituito da diverse materie sostanze fisiche, astrali, mentali, akasiche; ed é I'ambiente nel
quale vivono i microcosmi, o esseri, i quali sono costituiti da corpi formati delle stesse materie. Il macrocosmo
pero non é solo un ambiente ed un fornitore di sostanze, perché il complesso della sostanza akasica- quella
della coscienza- e costituito dalla somma di tutte le coscienze di tutti gli esseri che sono nel cosmo. Cioe,
mentre la materia fisica per esempio non esiste solo nei corpi degli esseri, ma costituisce anche oggetti
inanimati, la materia akasica é tutta quella che costituisce tutti gli stati di coscienza degli esseri, tutti i possibili
sentire cosmici. Non esiste materia akasica che non sia organizzata in coscienza di essere. Ecco perché |'essere
non é un organismo che ha la coscienza, ma é la coscienza."

La differenza che c'e fra la materia fisica e quella akasica non & facile da comprendere, perché quando si parla
di materia si ha in mente sostanzialmente quella fisica, che si presenta come qualcosa d'inanimato, collocato
i, praticamente immobile e senza vita. E lecito domandarsi chi in realta fa esistere il mondo fisico e la materia
che lo sostiene? Per Kempis, esso & la rappresentazione creata dall'individuale sentire relativo nel suo
percorso illusorio verso il superamento delle limitazioni. Questa creazione non € onirica, perché quel sentire
e inserito nella struttura del modulo cosmico, percio esso, in relazione al suo grado di sviluppo, creera un
ambiente in parte soggettivo, ma nelle sue linee generali di fatto programmato dalla coscienza cosmica. Per
la materia akasica, la questione & molto diversa, perché sul piano del sentire non esiste la dualita. | sentire
creano si una loro rappresentazione, ma non la percepiscono, I'hanno in sé perché fa parte dellaloro stessa
sostanza, ne sono quindi intimamente consapevoli.

k% k

Kempis: "Questo fatto, o meglio questa realta, fa della totalita della sostanza akasica una coscienza globale,
un sentire unitario, pur costituito dal sentire di tutti gli esseri del cosmo, o meglio da tutti i sentire che
costituiscono tutti gli esseri del cosmo; cioé, parlando in termini di divenire, non solo dai sentire del momento,
ma anche da quelli che stanno a monte e a valle nella successione."

*kk

Qui si riprende il concetto di fusione, ovvero le coscienze dei diversi sentire relativi, che fanno parte della
coscienza cosmica, danno luogo ad un'unica coscienza, che le unifica e le trascende allo stesso tempo. La
materia che costituisce questa coscienza unitaria, € la materia akasica. Da questo & possibile capire la grande
differenza che c'é con le materie che compongono i piani del mondo della percezione, non unitarie e, come
gia detto, prodotto di una rappresentazione.

*kk

Kempis: “L'unitarieta della coscienza cosmica fa di essa coscienza non una parte del cosmo ma l'intera realta
cosmica, comprendendo nel sentire tutto quanto esiste, che, per esistere, deve sentire o essere sentito. Percio
il macrocosmo si puo considerare un essere come il microcosmico; ma mentre il microcosmo - pur visto nella
sua totalita di sentire che manifesta e che lo compongono - vive tali sentire in successione, il macrocosmo, la

7



coscienza cosmica sente simultaneamente tutta la realta cosmica. Sicché la coscienza cosmica esiste integra

tanto nei fotogrammi iniziali del cosmo quanto in quelli finali, non conosce quindi una rivelazione successiva,
progressiva. Rispetto all’Assoluto é solo parziale, ma non graduale: la gradualita é solo degli esseri che la
compongono. Tuttavia quel filo che lega un sentire piti semplice ad uno pit ampio, e cosi via, e che crea il
miraggio dell'essere che evolve, del divenire, non si arresta allo stato di coscienza cosmica, ma sfocia nella
coscienza assoluta che non solo non é graduale, ma é anche totale, onnicomprensiva in senso assoluto."

La coscienza cosmica puo essere considerata un essere, ovvero una specie di grande organismo avente una
sua vita propria, ma cio che la caratterizza e distingue dagli organismi ai quali siamo abituati a fare
riferimento, € la sua realta vissuta simultaneamente e non in successione. Precede di appena un passo
I'Eterno Presente, proprio della coscienza assoluta, dalla quale é virtualmente separata soltanto da una
limitazione che colora di sé tutti i sentire individuali che la compongono e come in una piramide capovolta,
scivolano, pur legati in successioni logiche, fino al numero massimo possibile di limitazioni, ovvero gli atomi
di sentire. La prospettiva, mediante la quale si pud approcciare la realta rappresentata dai Maestri, a questo
punto e duplice: divenire od essere. La prima & legata intimamente alle capacita della mente inferiore che
non puo fare a meno di essa perché strutturata sulla dualita, effetto dell'illusione dell'io. La seconda, invece,
comincia ad affacciarsi con lo svilupparsi della mente superiore fino a poterla quasi completamente intuire,
quando il sentire sia all’ultima limitazione prima di essere Assoluto.

Kempis: "Un centro di sensibilita di espressione o di coscienza e di espressione, & da noi chiamato un «essere»
nel senso di ente che ha la vita. In questo senso & un «essere» tanto il microcosmo quanto il macrocosmo e
quanto | ‘Assoluto, perché hanno vita, coscienza, espressione. || microcosmo é un essere che nella sua realta

ha una coscienza parziale e graduale. || macrocosmo é un essere che ha una coscienza parziale ma non

graduale. L ' Assoluto e un essere che ha la coscienza totale e non graduale. Siccome la gradualita della

coscienza del microcosmo consiste in stati di coscienza che nella successione si rivelano sempre pit ampi, si
puo dire che il microcosmo, dal punto di vista della coscienza, evolve. Mentre altrettanto non si puo direné
del macrocosmo né dell' Assoluto. E siccome I'evoluzione avviene in forza degli stimoli che il centro di
sensibilita o coscienza ed espressione ha dal mondo sentito come esterno, la coscienza cosmica non ha
bisogno di nessun tipo di relazione con le coscienze degli altri cosmi - da qui l'incomunicabilita dei cosmi - ne
trae stimolo dalla coscienza dei microcosmi anche se é costituita di essi. Altrettanto la coscienza assoluta non
ha stimoli dalle coscienze cosmiche, pur essendo costituita da esse. Da qui l'indipendenza, nel senso di non
subordinazione, dell'Assoluto rispetto al relativo."

*kk

Questa sintesi, che descrive la struttura fondamentale dell' esistente, da un'immagine molto lineare del
Tutto, direi quasi geometrica. In essa trova il proprio posto il rapporto fra la dimensione divina e quella
umana. Quanto fino ad ora & stato insegnato dalle diverse religioni perde molto del suo valore e diviene
espressione di una mente ancora abbastanza infantile. Non va dimenticato pero che questa rappresentazione
e legata alle possibilita di espressione del mentale inferiore, anche se del suo sottopiano pilu elevato. La
rivelazione del Maestro Kempis, adeguata alle attuali possibilita della coscienza umana, rappresenta, a mio
parere, un'efficace spinta, per chi sia in grado di rispondere ed intraprendere il sentiero dell'umana
iniziazione.

*kk



Kempis: “Questa potrebbe sembrare una visione fredda e meccanicistica della Realta solo se si dimentica che
si sta parlando di coscienza, di sentire; solo se si sente se stessi come una cosa e non come una persona.
Invero, chi puo dire di non essere un centro di sensibilita, coscienza, espressione? E se a dare il sentire - che é
il capolavoro di quanto esiste - fosse un meccanismo, verrebbe meno il suo valore? Conoscere come la Realta
e strutturata deve allontanare il senso di magico, sovrannaturale, imprevedibile e percio incontrollabile che il
mistero reca seco; e deve rendere tranquilli e sereni nella visione di che cosa si é e di che cosa si fa parte.”

Come al solito il Maestro Kempis “spariglia”! Dopo averci condotto sul filo di una logica lucida, direi quasi
raggelante, volge la nostra attenzione a penetrare la sostanza dell'oggetto finora studiato. Non abbiamo a
che fare con un meccanismo, ma con qualcosa che lo trascende, € la coscienza, ed & proprio a questa che e
diretto l'insegnamento. Il sentire di coscienza € anche corpo fisico, corpo delle emozioni, corpo dei
ragionamenti, ma trascende il tutto per divenire una realta assai difficilmente definibile che si puo appena
intuire facendo riferimento al sentire d'esistere, che in qualche modo afferma la sua presenza dentro di noi.

k% k

Kempis: “Infatti, tu come ogni essere sei in seno alla divina, unica esistenza, ed é irrazionale che ti senta
abbandonato. Irrazionale sono le tue paure e il non sentirti amato. La tua esistenza non é un fatto casuale e
tu non sei abbandonato a te stesso. Gli affanni che ti amareggiano sono la conseguenza di un tuo modo errato
di porti nella realta, e mirano ad indirizzarti diversamente. Se ti senti incompreso é perché, a tua volta, non
comprendi. Se ti senti rifiutato é perché rifiuti, se non altro, il fatto che gli altri sono diversi da te e quindi
possono non condividere il tuo modo di essere. E un errore pensare che gli altri ti debbano particolari
attenzione e cure, che spetti a loro comprenderti e stimarti. L'illustrazione della Realta che facciamo mostra
come ogni essere sia importante, ma lo é in equal misura ed é quindi errato tanto sentirsi reietti quanto
meritevoli di privilegi. A te sono dette queste cose perché il tuo dovere é viverle, esigere non solo i tuoi diritti
- magari inventandone dei nuovi - ma adempiere i tuoi doveri che sono anche quelli di stabilire con gli altri un
nuovo e diverso tipo di relazione. L'uomo non é fatto per rimanere chiuso nel suo punto di vista, ma il suo
senso del trascorrere e del divenire della realta ha proprio lo scopo di non fargli ritenere insuperabili le sue
opinioni: perché, per quanto precise possano essere le sue concezioni, sono sempre opinioni. La Realta é cosi
vasta che I'uvomo non potra mai ricomprenderla in un sistema ideato nella sua limitazione di essere limitato e
quindi relativo. Perché rendere necessaria l'azione correttrice del dolore per comprendere tutto questo?
Perché rifiutare cio che solo puo darvi chiarezza e serenita? la comprensione e quindi la partecipazione di te
stesso sono lo scopo per il quale sei stimolato dai fatti della vita. Trova in te stesso lo stimolo e la volonta, e
tutto ti sara meno angoscioso e piti sereno."

*kk

Come al solito il Maestro Kempis termina la sua comunicazione cambiandone completamente |'impostazione.
A cosa servono le tante parole spese in sottili ragionamenti logici se non ad aprire la coscienza verso una
nuova visione del mondo? L'altro non e piu un estraneo, ma parte di noi. L'Unita dell'esistente & la sola cosa
reale, ogni atomo di coscienza che gli appartiene, se solo mancasse, non La farebbe pil essere. Esplicitando
le parole del Cristo: "AMA IL PROSSIMO TUO COME TE STESSO", Kempis insegna: IL PROSSIMO NON ESISTE,
MA NEANCHE TE STESSO.



