
1 
 

                                                             

LA FUTURA CONDIZIONE DI ESISTENZA 

                                                   Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,1 pp. 169-176 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Kempis: “Ci sono dei pensatori che tentano di spiegare la realtà con gli elementi che hanno a 

disposizione, o meglio con le idee che la loro visione parziale suggerisce. Ne risultano teorie che 

non solo antropomorfiche ma che nemmeno sono l'espressione della possibilità  dell'uomo di 

pensare in termini generali. Uno di questi esempi è dato dall'affermazione che il destino dell'uomo, 

quale essere spirituale , lo assoggetta ad un divenire senza fine. L'essere continuerebbe in eterno 

un processo di acquisizione. Tutto questo, poi , non prevederebbe  un abbandono della Terra in 

senso ultra-fisico;  cioè la Terra, sì, sarebbe abbandonata, ma l'essere continuerebbe, in altre 

dimensioni spirituali, una vita di relazione basata sulla percezione, sulla sembianza della realtà. 

L'essere spirituale sarebbe un uomo divinizzato, idealizzato, e nulla più.  E' chiaro che una simile 

affermazione deriva dall'incapacità di trascendere la propria condizione umana per accedere anche 

solo a quella intuizione di cui certi uomini si servono per scrivere dei racconti di fantasia. Pensare 

che il destino dell'essere spirituale lo releghi in una condizione in fondo antropomorfa, significa non 

solo non intuire la realtà , ma addirittura difettare d'immaginazione. Certo, io non sono qua a 

raccontarvi cose immaginarie, però se  per farvi capire quello che voglio dire devo fare appello alla 

vostra fantasia, ebbene considerate pure quello che dico una favola, ma comprendete!” 

*** 

L'inizio del Maestro Kempis è dirompente, perché va a toccare punti delicati del nostro orgoglio di 

esseri umani, legati senza dubbio, al presunzione. Ammettere che i nostri sensi sono molto 

limitati, e che la percezione, che ne consegue, sia assai discutibile, e che ci sia anche la possibilità 

di una percezione completamente diversa,  prodotto di capacità sensoriali  per noi inusitate, 

scuote dalle fondamenta tutte le nostre certezze, facendoci precipitare in una insicurezza non 

priva d'angoscia. Ma il Maestro dopo averci dato una scossa abbastanza decisa, si appresta a 

riportare in noi un giusto equilibrio, fondato non soltanto su argomentazioni logicamente 

convincenti, ma anche su una spinta energetica assai determinata, capace in forza della sapienza e 

dell'amore, che la sostengono, di scardinare i limiti, che frenano la nostra consapevolezza. 

*** 

Kempis: “La difficoltà maggiore a capire il destino, la futura condizione di esistenza dell'essere 

spirituale, è data dal non riuscire a immaginare come egli trascorra la sua esistenza, che cosa 

faccia. Se poi, come noi facciamo, si afferma che l'essere, sperimentata, per manifestarla, una 

coscienza relativa, si identifica nella coscienza assoluta nella quale è abbattuta ogni separazione, 

 
1 OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984. 



2 
 

ogni limitazione, ogni successione, e gode della plenitudine assoluta, spesso si sente chiedere: e 

poi?, proprio quale involontaria dimostrazione della incapacità di superare il modo umano di 

concepire la realtà.  Si può parlare di un <poi> in un simile stato di coscienza? Un <poi> e un <dove> 

derivano da una condizione  di esistenza limitata in senso spaziale e in senso temporale; da 

un'abitudine a percepire la realtà in successione e in separazione.  Ora, invece, per avvicinarsi  a 

capire un simile stato di coscienza, bisogna riuscire ad immaginare uno stato di superamento della 

separatività,  cioè una coscienza che abbraccia tutto quanto esiste,  perciò un superamento dell'io 

e del non io e quindi il superamento del modo di percepire basato sulla separatività. Non solo: tutto 

ciò, pur dando l'idea di una coscienza che non conosce limiti in senso spaziale, non dà ancora l'idea 

di un superamento dei limiti in senso temporale, che invece c'è nella coscienza assoluta. Se tutto 

quanto esiste mutasse nel tempo, una coscienza che abbracciasse  tutto quanto esiste solo in senso 

di estensione, di quantità, sarebbe pur sempre limitata in senso di successione temporale, perciò 

non sarebbe ancora assoluta. Mentre, per essere tale, la coscienza deve comprendere anche le 

mutazioni.” 

*** 

 Lo stato di coscienza, che il Maestro ci prefigura, è difficile da concepire, perché necessita del 

superamento dell'io e del non io, e ovviamente non è questa la nostra situazione. Bisogna perciò, 

come precedentemente ha detto Kempis  aiutarsi un po' con l'immaginazione. Questa, se in parte 

controllata, può aprire la porta all'intuizione dell'anima. La consapevolezza che ci viene dall'anima, 

esce dalla limitazione, che ci fa precipitare nella dualità. Il senso d'individualità ancora rimane, ma 

non è l'io. Ci sentiamo identificati con il Tutto, o perlomeno con una consapevolezza che ci  fa 

sentire prossimi a Lui e la Sua  radice la si può individuare nel sentirsi d'esistere. Noi siamo 

"Sentirsi d'esistere" tutto ciò che  vediamo, udiamo tocchiamo, in un parola percepiamo è  " 

Sentirsi d'esistere" o almeno Sua esternazione.  

*** 

Kempis: “Che cosa sono le mutazioni? Realtà diverse. Che cos'è l'io o un essere? La coscienza 

limitata ad una parte, o, più precisamente, sentire la Realtà in termini di parte. Che cos'è un essere 

rispetto ad un altro? Un modo diverso di sentire la Realtà in termini di parte. E che cos'è un io, una 

coscienza, un essere, nella successione? Ancora  un modo diverso di sentire la Realtà  in termini di 

parte. Non fa differenza sono tutte realtà diverse . La definizione della differenza dei sentire di un 

momento, appartenenti ad esseri diversi, calza, è la stessa, per la differenza di sentire momenti 

diversi appartenenti ad uno stesso essere. Si tratta di modi diversi di sentire la Realtà in termini di 

parte. Allora che cosa sono gli esseri? Se il mio sentire di ora è diverso dal vostro sentire di ora allo 

stesso modo di come è diverso dal mio sentire di un altro momento, che cosa è che mi fa dire <il 

mio sentire>? Certo il fatto che io l'ho vissuto. E che cosa è che mi fa dire < io l'ho vissuto>? Certo la 

memoria, ossia la capacità di conservare in sé, per poter evocare, immagini di cose viste, suoni 

uditi, sentimenti, stati d'animo provati, idee acquisite. Ma altrettanto certo è che il ricordo, per 

quanto vivo possa essere, è un'ombra, uno spettro; non è la realtà;  non è tornare a vivere 

l'esperienza.”  



3 
 

*** 

Grazie a questi insegnamenti, è possibile provare ad intuire cosa i Maestri intendono con  virtuale 

frazionamento del Sentire Assoluto. Il sentire è sempre al presente. Ogni istante della nostra vita, 

è lì, disposto come in una collana in successione logica, ma non c'è differenza fra di loro per i  

sentire appartenenti ad una stessa collana, come non c'è differenza  rispetto a  quelli appartenenti 

alle altre collane. In altri termini non c'è più differenza fra il mio sentire di ora e quello di ieri, di 

quanto ci sia dal mio sentire e quello di un altro. Ma cos'è un sentire? Per il Maestro Kempis è un 

modo molto parziale e limitato di manifestarsi della Realtà totale, che il sentire parzialmente crea 

e percepisce  in ragione delle sue  limitazioni. Questa prospettiva della vita è per me 

estremamente liberatoria, perché apre alla dimensione del qui ed ora. Ogni istante diviene 

prezioso, perché esprime il manifestarsi  di Dio, con tutta la Sua gioiosa bellezza ed armonia, 

mentre la Sua estrema sapienza appare con forza e misurata determinazione.    

*** 

Kempis: “Il ricordo è memoria di un presente che fu. E quel che fu, per avere un'esatta collocazione 

cronologica, deve essere riferito nella memoria a fatti certamente datati; altrimenti non è 

collocabile,  altrimenti è un <non ora > che non si distingue da tutti gli altri  <non ora>  che la 

memoria riesce a ricordare.  Questo perché la coscienza è sempre al presente. Una coscienza che 

sia al passato o futuro è inconcepibile: passato o futuro rispetto a che cosa ? Al proprio essere. Ma 

siccome la coscienza è l'essere, è assurdo per misurare la propria distanza, separazione, 

disidentificazione, eccentricità, prendere quale punto di riferimento se stessi: il valore sarà sempre 

zero. Perciò la coscienza è sempre al presente, siccome il proprio essere è sempre solo quello del 

momento presente. Ogni momento siamo un essere diverso e, infine, quale reale condizione di 

esistenza, siamo un essere totale. Sicché il mio sentire che fu, non mi appartiene più di quanto non 

mi appartenga il sentire di un mio simile; o meglio mi appartiene come quello di un mio simile. 

Difatti se perdessi la memoria, in forza di quale altra facoltà potrei dare la paternità ad un sentire? 

Certamente nessuna . D'altra parte, la memoria non è determinante nell'esistenza del sentire. Se si 

togliesse la facoltà di ricordare, non cesserebbe il sentire: non si avrebbe più cognizione del tempo, 

si avrebbe cognizione che l'esistenza, la coscienza è un continuo presente. Il sentire di ogni istante - 

o meglio innumerevoli sentire che creano gli istanti- sono completi in se stessi ; ciascuno afferma, 

manifesta una realtà. Sicché quel tenue e lacunoso filo che è la memoria, su cui si intreccia ogni 

rapporto con gli altri; che ci ricorda chi sono, che cosa ci debbono, cosa possiamo pretendere; che 

volutamente si smarrisce quando ci torna utile fingere di averlo smarrito; quel filo senza del quale 

non sappiamo che siamo, qual è il nostro nome, e su cui fondiamo tutta la nostra vita di uomini, se 

si spezzasse, pur così determinante, non ci toglierebbe la cosa più importante del nostro esistere 

che si identifica con l'esistenza stessa: il sentirsi vivi, la coscienza d'esistere.”  

*** 

La memoria è una funzione della nostra mente, è grazie ad essa che si formano i ricordi, ed è in 

virtù di questi che nasce in noi l'idea del passato e del futuro, in ultima analisi del tempo. Senza di 

essa la nostra consapevolezza si ferma al presente. Infatti la vera realtà del nostro essere, cioè il 



4 
 

sentire di coscienza è al presente. Ecco perché non può esistere il divenire, ogni istante deve 

essere fissato lì, nella dimensione dell'eterno presente.  Questa prospettiva destruttura l'io, 

anch'esso funzione della mente e ciò che lega fra loro i sentire che creano i fotogrammi nei vari 

piani del mondo della percezione è la consequenzialità logica. Ma questi sentire, che nell'illusione 

delle loro limitazioni esprimono la pluralità, trovano la loro fusione nel sentire di Coscienza 

Assoluto, ovvero nell'unità del Tutto, ove si annulla ogni limite alla consapevolezza e la coscienza 

esprime pienamente se stessa. Questa concezione della realtà non può non avere conseguenze 

riguardo alla nostra vita, perché quando si dice che,  in ultima analisi, non c'è più differenza  fra il 

nostro sentire del presente e quello del passato, dal nostro sentire di ora  da quello di un'altra 

persona, non può così non  ribaltarsi  il nostro comportamento nel rapporto con gli altri, dai quali 

non possiamo più sentirci disgiunti.  Ovvero "Ama il prossimo tuo come te stesso" Infatti né esiste 

più il prossimo né esiste il  se stesso,  c'è  solo e soltanto l'Unità dell'Essere.   

*** 

Kempis: “Ma pure, questo sentire di istanti è legato in una catena, non solo per effetto di quel 

fragile ed evanescente filo che è la memoria; al di là di ciò che possiamo ricordare e del potere 

condizionante del ricordo, gli innumerevoli sentire che con  la memoria creano gli istanti si 

chiamano, si susseguono si legano in virtù di qualcosa  che non può essere apparente e caduco 

perché è la forza di coesione che crea l'essere, che fa di tante parti un sol tutto. Che cos'è che tiene 

uniti gli atomi della materia se non una forza che promana dall'atomo stesso? In modo analogo, la 

forza che unisce gli atomi di sentire che compongono la coscienza, scaturisce dalla natura stessa 

del sentire. E dalla natura stessa del sentire dipende l'ordine stesso secondo il quale i sentire sono 

uniti, e quindi la successione secondo si manifestano; o meglio, sembrano manifestarsi in quella 

successione perché, in quell'ordine, sono concatenati. Dalla natura stessa del sentire relativo nasce 

l'ordine secondo cui esso è disposto e quindi secondo cui è disposto tutto quanto esiste: infatti le 

situazioni del mondo fisico, emotivo e intellettivo sono strettamente unite ad un relativo sentire, 

tanto che all'apparenza è impossibile dire se siano quelle situazioni ad essere come sono perché 

dipendano da quel sentire, oppure se il sentire è quello che è in conseguenza di come sono le 

situazioni fisiche, emotive e mentali. In effetti, c'è un legame secondo il quale le coscienze del 

momento, i sentire, si legano, ed è il legame logico. 

*** 

Non c'è dualità fra le situazioni ed i sentire, perché sono i sentire stessi che le creano, secondo il 

loro grado di evoluzione, sono però a tal punto ad essi legate, che c'è identificazione. Per questo è 

corretto dire che tutto è coscienza, qualunque sia il piano al quale si faccia riferimento. La cosa 

interessante e notevole che dobbiamo tenere presente, è che:  tutto è tenuto insieme dal legame 

logico, sia quello dovuto alla logica che si basa sul principio di non contraddizione sia quello 

sostenuto dalla logica dialettica, per la quale la  tesi e l'antitesi trovano il loro superamento nella 

sintesi, e questa riguarda principalmente il piano oltre quello dei tre mondi inferiori. La nostra 

consapevolezza ordinaria  naviga nei piani della dualità, facciamo perciò fatica ad ammettere 

l'unità del tutto quale estrinsecazione  della coscienza, specialmente riguardo al piano fisico, per il 



5 
 

quale la scienza materialista fa affermazioni, sostenute da arroganti certezze, che si basano in 

fondo soltanto sulle percezioni che provengono dai cinque sensi fisici o al più dai loro ampliamenti 

artificiali. 

*** 

Kempis: “Paragoniamo il sentire iniziale di coscienza di un'incarnazione ad una equazione 

impostata:  i sentire successivi, quelli in senso lato, logicamente legati all'iniziale, sono 

rappresentati dai vari passaggi che conducono alla soluzione dell'equazione. La soluzione 

rappresenta la caduta di una limitazione del sentire e l'ampliamento della coscienza. lo stesso 

legame logico esiste fra l'impostazione di una equazione e l'impostazione delle equazioni 

successive. Ne risulta un sistema di equazioni in cui  tante sono le incognite quante le equazioni , 

perciò un sistema risolvibile. Ossia tutte le limitazioni cadono, tutte le incognite sono conosciute. 

Un'altra domanda che frequentemente viene fatta è < che necessità ci sia che ogni essere nasca da 

Dio e a Dio ritorni, cioè che compia tutta una trafila  così complessa e, in fondo, faticosa>.  Prima di 

rispondere non si può fare a meno di dire che se la faticosa trafila è il prezzo per dare all'essere la 

coscienza assoluta, è molto più quello che si ha di quello che si paga.  Tuttavia una simile domanda 

è frutto di un'errata concezione della realtà perché non tiene conto del fatto che al di là di ciò che 

appare, nella successione e nella separazione - cioè nell'illusorio divenire -  nessuno si stacca da Dio 

o a Dio ritorna o giunge: tutto è sempre in Lui.” 

*** 

Spesso i Maestri si servono della matematica per suggerire alla nostra mente  figurazioni, che poi 

si possano tradurre in intuizioni. Lo possono fare perché, come essi dicono, la Realtà è strutturata 

logicamente e quindi la matematica permette delle ottime analogie. Aveva intuito ciò Galileo 

Galilei quando affermava essere il libro della Natura scritto in caratteri matematici . Da qui 

discende, nonostante i tanti "se" ed i "ma" il valore e l'utilità del metodo scientifico. L'altro quesito 

al quale i Maestri danno risposta, nasce dalla superficiale considerazione che può nascere in colui 

che è estremamente radicato nella dimensione del divenire. In essa domina la mente razionale e 

questa non permette aperture intuitive, qui il rigido rigore della matematica diviene un andicap. 

L'impressione dell'unità del Tutto non può giungere che dall'anima, ed è soprattutto  in virtù di 

tale intuizione che si riesce ad accettare , nonostante l'illusione del divenire faccia crede reale la 

dualità,  che non esiste separazione da Dio, noi siamo in Lui e Lui è in noi, in un Eterno Presente. 

*** 

Kempis: “Se mai la domanda giusta è < che funzione hanno gli esseri nell'esistenza divina ?>, e, più 

giusta ancora, <qual è la funzione della coscienza del sentire relativo, nella coscienza assoluta.> 

Rispondo che la coscienza assoluta è una nel senso di unica ed unitaria,  però non nel senso di 

avente una sola qualità, anzi in questo senso è molteplice e poliedrica. L'Unità è realizzata con la 

comunione degli elementi, cioè in uno stato di esistenza in cui , per esempio, la vita che un uomo 

vive in successione è sentita simultaneamente nel non tempo, ossia in qualcosa che non ha né 

prima né dopo. né perciò durata , ed è sentita simultaneamente alla vita di tutti gli esseri. Tutto 



6 
 

questo non significa che la coscienza assoluta sia uno stato d'essere frazionario, di confusione, nel 

quale tutto si accavalli e confonda. Già la coscienza umana  -  che pure  è relativa - è unitaria. Ogni 

momento del sentire che origina gli esseri, è presente nella coscienza assoluta identicamente a  

come gli esseri lo sentono. Non potrebbe essere diversamente da così, dato che il sentire che 

origina gli esseri è lo stesso sentire nella coscienza assoluta. Non è uno identico, è lo stesso. Se tale 

sentire non esistesse nella coscienza assoluta non esisterebbero né gli esseri, né la coscienza 

assoluta. Dunque  l'esistenza degli esseri appartiene all'esistenza di Dio e la ragione della loro 

esistenza risiede nella completezza , nell'assolutezza della Realtà divina. Il sentire di coscienza che 

ciascun essere manifesta è un elemento costituente della coscienza assoluta , dove esiste in un 

eterno presente, al di là dell'illusorio manifestarsi in successione temporale. Ciascun sentire è un 

momento, un elemento dell'essere relativo, come ciascun essere è un elemento dell'organico 

Essere assoluto.” 

*** 

L'Assoluto, sempre hanno detto i Maestri,  non è un monolite, ma è poliedrico e il nostro sentire in 

questa poliedricità rappresenta una delle sue infinite possibilità e qualità. Da ciò il grande valore 

che ogni istante della vita assume.  Dio è "qui ed ora"  presente, meglio dire,  esprimente Se 

Stesso, in ogni  flash che lampeggia attraverso di noi. Ma i flash sono tutti lì attivati da sempre e 

per sempre nella Luce di Ciò che è, che con assoluta perfezione vibra, manifestando Se Stessa, 

nell'incommensurabilità dell'infinitesimo e dell'infinito.  

*** 

Kempis: “Questa concezione della Realtà esistente, rendendo partecipe della Divinità tutto quanto 

esiste, spiega come niente e nessuno possa essere considerato reietto , escluso, perduto. Tuttavia , 

mentre conforta con la certezza che nessuno può perdersi definitivamente - anzi ognuno è 

destinato fatalmente alla massima gloria dell'esistenza assoluta - può indurre a credere che non 

abbia alcun valore cercare di mutare gli avvenimenti, migliorare le situazioni e le persone essendo 

già tutto esistente al di là del tempo e della volontà dell'uomo. Una simile errata conclusione è 

evitata tenendo presente che, siccome tutto quanto è percepito da ciascun essere, costituisce uno 

stimolo alla sua evoluzione, alla costituzione e rivelazione della sua coscienza - ed anche se la 

percezione è comune a più esseri rappresenta per ciascuno un'esperienza personale - ne risulta che 

tutto quanto esiste è come se esistesse solo ed esclusivamente per ciascun essere, solo per la 

costituzione-rivelazione della sua coscienza, come se ciascun essere fosse al centro di uno 

spettacolo vitale concepito solo per lui ed egli fosse l'unico essere ad esistere. Mentre , in realtà, 

innumerevoli sono gli esseri, pure essendo ciascuno unico e irripetibile . Perciò ciascun essere - 

essendo come se fosse l'unico  ad esistere - è come se fosse l'unico a partecipare, manifestare, far 

esistere la coscienza assoluta. Allo stesso modo siccome la realtà colta da ciascun essere è 

percepita in successione, in divenire, è come se la realtà fosse tale, cioè stesse ora sviluppandosi, 

prendendo corpo, mentre in effetti la Realtà esiste già nella sua consapevolezza. Tuttavia non 

potrebbe esistere se non si manifestasse così come ciascun essere la percepisce e la manifesta. 



7 
 

Perciò nel momento in cui il sentire è sentito è come se fosse il momento in cui prende esistenza; da 

qui l'importanza della propria esistenza e della propria volontà.”  

*** 

Concepire la Realtà in essere può indurre ad un rassegnato fatalismo. "Tanto tutto è già scritto 

tanto vale sedersi ed aspettare" Il tamas ovvero la pigrizia non aspetta altro per affermare se 

stessa. Ma i Maestri ci dicono che se è vero che la Realtà è essere, è altresì vero che noi siamo la 

Realtà stessa, quindi ogni istante che viviamo è un momento unico ed irripetibile della Coscienza 

Assoluta, che sì lo trascende, ma anche lo ha in sé a tal punto, che non ne può fare a meno. Nasce 

perciò la responsabilità della nostra vita, che da una parte rappresenta una scuola, ma dall' altra 

esprime e manifesta l'essenza dell'Essere ovvero il sentire di coscienza espressione della Coscienza 

Assoluta virtualmente frazionata. Da queste considerazioni ne discende che non dobbiamo vedere 

l'insegnamento dei Maestri del Cerchio come qualcosa che induca all'astrazione o peggio ancora 

ad un'abulia rinunciataria, ma anzi rappresenta uno stimolo all'azione ed all'impegno, meglio se 

mossi da una spinta disgiunta dalla ricerca dell'interesse personale, ma anche quando di ciò non se 

ne può fare a meno e,  per l'uomo di media evoluzione è quasi sempre così,  va bene lo stesso, se 

poi a tutto questo si unisce la consapevolezza di quale sia la spinta, che muove l'azione, il tutto 

rappresenta un estremamente significativo ed utile insegnamento per la vita.  

*** 

Kempis: “Ciononostante, per la vostra mentalità di uomini inseriti in una realtà di apparente 

divenire, in cui impera il principio di causa e d'effetto differito, resta difficile capire che senso abbia 

per esempio, aiutare un vostro simile se egli, per la legge karmica, non abbia via d'uscita; oppure 

lottare per far volgere gli eventi in un certo modo quando, nel piano divino, fossero stabiliti in 

modo diverso. Una simile incomprensione ha le sue radici in una coscienza della realtà che è già 

molto se riesce a stimolare l'uomo ad agire con la promessa di un risultato; una concezione della 

realtà tutta esteriore; mentre in effetti quello che è considerato mondo esterno è importante nella 

misura in cui si trasfonde in esperienza interiore; sicché il dare o il fare non sono tanto importanti 

per la riuscita quanto per il proposito, quanto per l'intenzione del soggetto. Guardiamo più nel 

dettaglio l'articolazione di tale verità. Esiste una storia generale dell'umanità che è data dalla 

cronologia degli eventi umani di carattere politico, sociale,  economico, religioso e via dicendo. Tale 

storia è immutabile, non può essere variata; in essa si intessono le storie individuali, personali degli 

uomini. Storie particolari, che possono avere - sia pure in misura limitata -  varianti. Non si deve 

credere che laddove la storia particolare può essere variata -  cioè laddove esiste una possibilità 

effettiva di scelta - tutto sia lasciato  nella nebbia dell'indefinito. Tutt'altro: nell'Eterno Presente 

delle situazioni cosmiche esistono già definite tutte le alternative alla scelta possibile. Se, ad 

esempio, due sono le possibilità che la scelta offre, due sono i rami della storia tracciati. Quindi, 

non indefinizione, ma doppia definizione. Non si deve neppure credere che la storia generale sia più 

importante delle particolari; infatti da un certo punto di vista sembrerebbe subordinata ad esse. 

Ma così non è, tant'è vero che la storia generale è costituita in funzioni delle storie particolari, ma 

non in dipendenza di quelle. Cioè  la storia generale è costituita in funzione delle esperienze 



8 
 

evolutive dei singoli individui e quindi in funzione delle esperienze che essi debbono compiere; ossia 

non è l'uomo che segue un destino già tracciato è l'inverso: il tracciato è quello che è per offrire 

all'uomo le esperienze che vuole e che deve avere.” 

*** 

La struttura dell'esistente quale i Maestri ci descrivono, spiega perfettamente quale è il senso della 

nostra vita. Le esperienze, che facciamo, sono create dal  sentire di coscienza in funzione delle 

necessità della sua evoluzione, ma poiché la coscienza non può non formarsi, che  nella libertà, 

esistono adeguati spazzi acciocché questa possa esserci. Le così dette varianti rappresentano 

quegli spazzi e  consistono in  spezzoni di fotogrammi  alternativi a quelli della storia generale. I 

sentire di coscienza individuali in presenza di tali  serie di fotogrammi, si trovano nella possibilità, 

di optare liberamente per alcuni di questi o per altri. Le scelte alternative alla storia generale quasi 

sempre sono  salti di qualità. Va però tenuto presente, che qualora le scelte non fossero nella 

direzione dell'evoluzione, questa ci sarà  comunque, sia pure al termine del percorso, che in tal 

caso sarà però più faticoso e quasi certamente doloroso.  

*** 

Kempis: “Tuttavia, laddove le scelte individuali andrebbero ad influire nella storia generale - cioè la 

storia generale diventerebbe dipendente dalla particolare -, perché ciò avvenga il problema è 

risolto attraverso alla <variante>, alla doppia definizione degli avvenimenti: l'una è quella che gli 

altri vedono e che per loro costituisce un passaggio obbligato - la storia  generale - ; l'altra è quella 

vissuta personalmente quale frutto di una possibilità di scelta che si discosta da quello che gli altri 

debbono necessariamente vedere e vivere e che costituisce la libertà del singolo nelle necessità 

della collettività. In altre parole, allorché la scelta di un singolo si inserisse nella vita degli altri in 

modo contrario alla loro necessità evolutiva, la scelta - attraverso ad una variante - sarebbe vissuta 

da lui solo, proprio per evitare l'interferenza. Supponiamo che un capo di stato sia posto di fronte 

al dilemma di porre il suo popolo in guerra o no. Chiaramente la guerra è un evento generale e 

quindi invariabile, perciò se il capo di stato avesse la libertà personale di sottrarsi  alla guerra  - 

cioè la possibilità di non dichiararla per vivere in pace - a scelta operata solo lui vivrebbe la pace, 

mentre tutto il suo popolo vivrebbe la guerra. L'esempio, ovviamente è radicalizzato, portato agli 

estremi limiti, paradossale; però spero che se anche è irreale, serva a farvi capire la realtà.  Già 

sento qualcuno di voi concludere : < Se la guerra è un avvenimento predestinato,  è inutile pregare 

o manifestare perché non avvenga > Ed eccoci tornati al nocciolo del problema. Secondo voi, che il 

capo di stato firmi o non firmi la dichiarazione di guerra, è lo stesso ? Spero che riusciate a capire 

che se anche la guerra deve scoppiare, è estremamente importante che il capo di stato scelga la 

pace: l'atto investe la sua persona, la sua intenzione e quindi la sua comprensione, la sua 

evoluzione, la sua coscienza - che si tratta di avere o non avere, che c'è o non c'è. Vi pare poco?”  

*** 

Il sentire di coscienza è il punto di riferimento di ciò che E'. Niente esiste, che non senta, o non sia 

sentito. Lo scopo perciò dell' apparenza e della forma è duplice: Affermare l'esistenza della 



9 
 

coscienza stessa e fare sì che questa  percorra tutto il cammino dall'atomo di sentire fino alla 

Coscienza  Assoluta. Cammino però solo virtuale, perché virtuale è il primo frazionamento 

nell'atomo del  sentire, che lo è tale, non perché  veramente lo sia, ma perché così crede d'essere,  

quale conseguenza delle sue  limitazioni, anch'esse non oggettivamente reali. In sintesi si può dire 

che è una grande illusione quella che ci avvolge e ci fa credere di essere un io che  agisce, 

percepisce, si emoziona e pensa. Mentre si tratta di tanti modi di essere della coscienza, che sono 

lì stampati, in una fissità eterna, e  che la Coscienza Infinita contiene in sé, al di fuori di ogni idea di 

spazio e di tempo. Con questa premesse appare chiaro perché i Maestri dicono che non è tanto 

importante che un avvenimento accada o no, ciò dipende dall'economia delle cose. Quanto, ai fini 

dell'evoluzione del singolo, ha valore l'intenzione, quale motivazione della sua scelta. Si capisce 

perciò il valore e l'importanza dell'insegnamento del Maestro Claudio, che invita a volgere la 

consapevolezza all'intenzione, in quanto cartina di tornasole del sentire di coscienza relativo in 

ogni flash della sua manifestazione.  

*** 

Kempis: “Certo, ai fini collettivi la decisione del singolo non può mutare ciò che gli altri debbono 

avere o non avere, ma al fine individuale quanta importanza ha che si faccia o non faccia una cosa 

indipendentemente da quello che sarà il risultato! Se pensate che sia inutile cercare di aiutare i 

vostri simili  perché comunque voi facciate le cose andranno come è scritto che vadano, vi dico che 

in ogni caso una cosa importantissima verrà a mancare: quella per la quale tutto esiste e vive, per 

la quale si succedono i giorni, le vite, le storie: la  vostra coscienza, quella coscienza che è la 

manifestazione di un Dio nell'essere e in forza della quale esistiamo e per mezzo di cui nulla, infine , 

può rimanerci estraneo, dandoci essa la plenitudine assoluta. Sicché, pregate o manifestate per la 

pace; anche se non potete cambiare le cose che non possono essere cambiate, potete cambiare voi 

stessi e con voi stessi il mondo, la realtà nella quale vivete. Se anche il vostro operare altruistico 

non raggiungerà lo scopo prefissato, voi ,operando , vi porrete dalla parte giusta. E questo vi pare 

poco o inutile?” 

*** 

La chiusura di questa comunicazione è leggermente diversa dal solito, ma comunque  molto 

significativa. L'essenza  della metafisica del Maestro Kempis trova la sua estrinsecazione sul piano 

della vita per noi ordinaria. "L'azione disgiunta dall'interesse personale" o come dice la Bhagavad-

Gita  "L'azione senza frutti"  rappresenta veramente una delle principali  finalità  dell'incarnazione 

umana. Quando questa si realizza, vuol dire che il sentire di coscienza, che la esprime, ha superato 

quelli limitazioni, che lo tengono  legato all'io egoistico. Allora l'unità con il Tutto si realizza senza 

ostacoli od interruzioni, mentre  la consapevolezza di ciò diviene permanente. Quando viene 

acquisito un tale stato di coscienza, l' identificazione con l' Assoluto, che ne consegue, può essere 

perfettamente espressa dalla frase "Tutto mi parla di Te".    

 


