LA FUTURA CONDIZIONE DI ESISTENZA

Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,* pp. 169-176
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Ci sono dei pensatori che tentano di spiegare la realta con gli elementi che hanno a
disposizione, o meglio con le idee che la loro visione parziale suggerisce. Ne risultano teorie che
non solo antropomorfiche ma che nemmeno sono l'espressione della possibilita dell'uomo di
pensare in termini generali. Uno di questi esempi e dato dall'affermazione che il destino dell'uomo,
quale essere spirituale , lo assoggetta ad un divenire senza fine. L'essere continuerebbe in eterno
un processo di acquisizione. Tutto questo, poi , non prevederebbe un abbandono della Terra in
senso ultra-fisico; cioé la Terra, si, sarebbe abbandonata, ma l'essere continuerebbe, in altre
dimensioni spirituali, una vita di relazione basata sulla percezione, sulla sembianza della realta.
L'essere spirituale sarebbe un uomo divinizzato, idealizzato, e nulla pitu. E' chiaro che una simile
affermazione deriva dall'incapacita di trascendere la propria condizione umana per accedere anche
solo a quella intuizione di cui certi uomini si servono per scrivere dei racconti di fantasia. Pensare
che il destino dell'essere spirituale lo releghi in una condizione in fondo antropomorfa, significa non
solo non intuire la realta , ma addirittura difettare d'immaginazione. Certo, io non sono qua a
raccontarvi cose immaginarie, pero se per farvi capire quello che voglio dire devo fare appello alla

III

vostra fantasia, ebbene considerate pure quello che dico una favola, ma comprendete

* %k %

L'inizio del Maestro Kempis e dirompente, perché va a toccare punti delicati del nostro orgoglio di
esseri umani, legati senza dubbio, al presunzione. Ammettere che i nostri sensi sono molto
limitati, e che la percezione, che ne consegue, sia assai discutibile, e che ci sia anche la possibilita
di una percezione completamente diversa, prodotto di capacita sensoriali per noi inusitate,
scuote dalle fondamenta tutte le nostre certezze, facendoci precipitare in una insicurezza non
priva d'angoscia. Ma il Maestro dopo averci dato una scossa abbastanza decisa, si appresta a
riportare in noi un giusto equilibrio, fondato non soltanto su argomentazioni logicamente
convincenti, ma anche su una spinta energetica assai determinata, capace in forza della sapienza e
dell'amore, che la sostengono, di scardinare i limiti, che frenano la nostra consapevolezza.

* %k %

Kempis: “La difficolta maggiore a capire il destino, la futura condizione di esistenza dell'essere
spirituale, é data dal non riuscire a immaginare come egli trascorra la sua esistenza, che cosa
faccia. Se poi, come noi facciamo, si afferma che l'essere, sperimentata, per manifestarla, una
coscienza relativa, si identifica nella coscienza assoluta nella quale é abbattuta ogni separazione,

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



ogni limitazione, ogni successione, e gode della plenitudine assoluta, spesso si sente chiedere: e
poi?, proprio quale involontaria dimostrazione della incapacita di superare il modo umano di
concepire la realta. Si puo parlare di un <poi> in un simile stato di coscienza? Un <poi> e un <dove>
derivano da una condizione di esistenza limitata in senso spaziale e in senso temporale; da
un'abitudine a percepire la realta in successione e in separazione. Ora, invece, per avvicinarsi a
capire un simile stato di coscienza, bisogna riuscire ad immaginare uno stato di superamento della
separativita, cioé una coscienza che abbraccia tutto quanto esiste, percio un superamento dell'io
e del non io e quindi il superamento del modo di percepire basato sulla separativita. Non solo: tutto
cio, pur dando l'idea di una coscienza che non conosce limiti in senso spaziale, non da ancora l'idea
di un superamento dei limiti in senso temporale, che invece c'é nella coscienza assoluta. Se tutto
quanto esiste mutasse nel tempo, una coscienza che abbracciasse tutto quanto esiste solo in senso
di estensione, di quantita, sarebbe pur sempre limitata in senso di successione temporale, percio
non sarebbe ancora assoluta. Mentre, per essere tale, la coscienza deve comprendere anche le
mutazioni.”

* %k %k

Lo stato di coscienza, che il Maestro ci prefigura, & difficile da concepire, perché necessita del
superamento dell'io e del non io, e ovviamente non & questa la nostra situazione. Bisogna percio,
come precedentemente ha detto Kempis aiutarsi un po' con I'immaginazione. Questa, se in parte
controllata, puo aprire la porta all'intuizione dell'anima. La consapevolezza che ci viene dall'anima,
esce dalla limitazione, che ci fa precipitare nella dualita. Il senso d'individualita ancora rimane, ma
non ¢ l'io. Ci sentiamo identificati con il Tutto, o perlomeno con una consapevolezza che ci fa
sentire prossimi a Lui e la Sua radice la si puo individuare nel sentirsi d'esistere. Noi siamo
"

"Sentirsi d'esistere" tutto cid che vediamo, udiamo tocchiamo, in un parola percepiamo é
Sentirsi d'esistere" o almeno Sua esternazione.

* % %k

Kempis: “Che cosa sono le mutazioni? Realta diverse. Che cos'é I'io o un essere? La coscienza
limitata ad una parte, o, pit precisamente, sentire la Realta in termini di parte. Che cos'e un essere
rispetto ad un altro? Un modo diverso di sentire la Realta in termini di parte. E che cos'é un io, una
coscienza, un essere, nella successione? Ancora un modo diverso di sentire la Realta in termini di
parte. Non fa differenza sono tutte realta diverse . La definizione della differenza dei sentire di un
momento, appartenenti ad esseri diversi, calza, é la stessa, per la differenza di sentire momenti
diversi appartenenti ad uno stesso essere. Si tratta di modi diversi di sentire la Realta in termini di
parte. Allora che cosa sono gli esseri? Se il mio sentire di ora é diverso dal vostro sentire di ora allo
stesso modo di come é diverso dal mio sentire di un altro momento, che cosa é che mi fa dire <il
mio sentire>? Certo il fatto che io I'ho vissuto. E che cosa é che mi fa dire < io I'ho vissuto>? Certo la
memoria, ossia la capacita di conservare in sé, per poter evocare, immagini di cose viste, suoni
uditi, sentimenti, stati d'animo provati, idee acquisite. Ma altrettanto certo é che il ricordo, per
quanto vivo possa essere, € un'ombra, uno spettro; non e la realta; non é tornare a vivere
I'esperienza.”



* %k %

Grazie a questi insegnamenti, & possibile provare ad intuire cosa i Maestri intendono con virtuale
frazionamento del Sentire Assoluto. Il sentire & sempre al presente. Ogni istante della nostra vita,
e i, disposto come in una collana in successione logica, ma non c'é differenza fra di loro per i
sentire appartenenti ad una stessa collana, come non c'e differenza rispetto a quelli appartenenti
alle altre collane. In altri termini non c'é piu differenza fra il mio sentire di ora e quello di ieri, di
guanto ci sia dal mio sentire e quello di un altro. Ma cos'é un sentire? Per il Maestro Kempis € un
modo molto parziale e limitato di manifestarsi della Realta totale, che il sentire parzialmente crea
e percepisce in ragione delle sue limitazioni. Questa prospettiva della vita € per me
estremamente liberatoria, perché apre alla dimensione del qui ed ora. Ogni istante diviene
prezioso, perché esprime il manifestarsi di Dio, con tutta la Sua gioiosa bellezza ed armonia,
mentre la Sua estrema sapienza appare con forza e misurata determinazione.

% %k %

Kempis: “Il ricordo & memoria di un presente che fu. E quel che fu, per avere un'esatta collocazione
cronologica, deve essere riferito nella memoria a fatti certamente datati; altrimenti non é
collocabile, altrimenti & un <non ora > che non si distingue da tutti gli altri <non ora> che la
memoria riesce a ricordare. Questo perché la coscienza é sempre al presente. Una coscienza che
sia al passato o futuro é inconcepibile: passato o futuro rispetto a che cosa ? Al proprio essere. Ma
siccome la coscienza e l'essere, € assurdo per misurare la propria distanza, separazione,
disidentificazione, eccentricita, prendere quale punto di riferimento se stessi: il valore sara sempre
zero. Percio la coscienza é sempre al presente, siccome il proprio essere é sempre solo quello del
momento presente. Ogni momento siamo un essere diverso e, infine, quale reale condizione di
esistenza, siamo un essere totale. Sicché il mio sentire che fu, non mi appartiene pit di quanto non
mi appartenga il sentire di un mio simile; o meglio mi appartiene come quello di un mio simile.
Difatti se perdessi la memoria, in forza di quale altra facolta potrei dare la paternita ad un sentire?
Certamente nessuna . D'altra parte, la memoria non é determinante nell'esistenza del sentire. Se si
togliesse la facolta di ricordare, non cesserebbe il sentire: non si avrebbe pit cognizione del tempo,
si avrebbe cognizione che I'esistenza, la coscienza é un continuo presente. Il sentire di ogni istante -
o meglio innumerevoli sentire che creano gli istanti- sono completi in se stessi ; ciascuno afferma,
manifesta una realta. Sicché quel tenue e lacunoso filo che é la memoria, su cui si intreccia ogni
rapporto con gli altri; che ci ricorda chi sono, che cosa ci debbono, cosa possiamo pretendere; che
volutamente si smarrisce quando ci torna utile fingere di averlo smarrito; quel filo senza del quale
non sappiamo che siamo, qual é il nostro nome, e su cui fondiamo tutta la nostra vita di uomini, se
si spezzasse, pur cosi determinante, non ci toglierebbe la cosa piti importante del nostro esistere
che si identifica con I'esistenza stessa: il sentirsi vivi, la coscienza d'esistere.”

* %k %

La memoria & una funzione della nostra mente, & grazie ad essa che si formano i ricordi, ed € in

virtu di questi che nasce in noi l'idea del passato e del futuro, in ultima analisi del tempo. Senza di

essa la nostra consapevolezza si ferma al presente. Infatti la vera realta del nostro essere, cioe il
3



sentire di coscienza € al presente. Ecco perché non puo esistere il divenire, ogni istante deve
essere fissato li, nella dimensione dell'eterno presente. Questa prospettiva destruttura l'io,
anch'esso funzione della mente e cio che lega fra loro i sentire che creano i fotogrammi nei vari
piani del mondo della percezione e la consequenzialita logica. Ma questi sentire, che nell'illusione
delle loro limitazioni esprimono la pluralita, trovano la loro fusione nel sentire di Coscienza
Assoluto, ovvero nell'unita del Tutto, ove si annulla ogni limite alla consapevolezza e la coscienza
esprime pienamente se stessa. Questa concezione della realta non pud non avere conseguenze
riguardo alla nostra vita, perché quando si dice che, in ultima analisi, non c'e piu differenza fra il
nostro sentire del presente e quello del passato, dal nostro sentire di ora da quello di un'altra
persona, non puo cosi non ribaltarsi il nostro comportamento nel rapporto con gli altri, dai quali
non possiamo piu sentirci disgiunti. Ovvero "Ama il prossimo tuo come te stesso" Infatti né esiste
piu il prossimo né esiste il se stesso, c'é solo e soltanto I'Unita dell'Essere.

% %k %

Kempis: “Ma pure, questo sentire di istanti é legato in una catena, non solo per effetto di quel
fragile ed evanescente filo che é la memoria; al di la di cid che possiamo ricordare e del potere
condizionante del ricordo, gli innumerevoli sentire che con Ila memoria creano gli istanti si
chiamano, si susseguono si legano in virtt di qualcosa che non puo essere apparente e caduco
perché e la forza di coesione che crea I'essere, che fa di tante parti un sol tutto. Che cos'é che tiene
uniti gli atomi della materia se non una forza che promana dall'atomo stesso? In modo analogo, la
forza che unisce gli atomi di sentire che compongono la coscienza, scaturisce dalla natura stessa
del sentire. E dalla natura stessa del sentire dipende I'ordine stesso secondo il quale i sentire sono
uniti, e quindi la successione secondo si manifestano;, o meglio, sembrano manifestarsi in quella
successione perché, in quell'ordine, sono concatenati. Dalla natura stessa del sentire relativo nasce
lI'ordine secondo cui esso e disposto e quindi secondo cui é disposto tutto quanto esiste: infatti le
situazioni del mondo fisico, emotivo e intellettivo sono strettamente unite ad un relativo sentire,
tanto che all'apparenza é impossibile dire se siano quelle situazioni ad essere come sono perché
dipendano da quel sentire, oppure se il sentire é quello che é in consequenza di come sono le
situazioni fisiche, emotive e mentali. In effetti, c'é un legame secondo il quale le coscienze del
momento, i sentire, silegano, ed é il legame logico.

* %k %

Non c'e dualita fra le situazioni ed i sentire, perché sono i sentire stessi che le creano, secondo il
loro grado di evoluzione, sono pero a tal punto ad essi legate, che c'e identificazione. Per questo &
corretto dire che tutto € coscienza, qualunque sia il piano al quale si faccia riferimento. La cosa
interessante e notevole che dobbiamo tenere presente, & che: tutto e tenuto insieme dal legame
logico, sia quello dovuto alla logica che si basa sul principio di non contraddizione sia quello
sostenuto dalla logica dialettica, per la quale la tesi e I'antitesi trovano il loro superamento nella
sintesi, e questa riguarda principalmente il piano oltre quello dei tre mondi inferiori. La nostra
consapevolezza ordinaria naviga nei piani della dualita, facciamo percido fatica ad ammettere
['unita del tutto quale estrinsecazione della coscienza, specialmente riguardo al piano fisico, per il

4



qguale la scienza materialista fa affermazioni, sostenute da arroganti certezze, che si basano in
fondo soltanto sulle percezioni che provengono dai cinque sensi fisici o al pit dai loro ampliamenti
artificiali.

* %k

Kempis: “Paragoniamo il sentire iniziale di coscienza di un'incarnazione ad una equazione
impostata: i sentire successivi, quelli in senso lato, logicamente legati all'iniziale, sono
rappresentati dai vari passaggi che conducono alla soluzione dell'equazione. La soluzione
rappresenta la caduta di una limitazione del sentire e I'ampliamento della coscienza. lo stesso
legame logico esiste fra l'impostazione di una equazione e l'impostazione delle equazioni
successive. Ne risulta un sistema di equazioni in cui tante sono le incognite quante le equazioni,
percio un sistema risolvibile. Ossia tutte le limitazioni cadono, tutte le incognite sono conosciute.
Un'altra domanda che frequentemente viene fatta é < che necessita ci sia che ogni essere nasca da
Dio e a Dio ritorni, cioé che compia tutta una trafila cosi complessa e, in fondo, faticosa>. Prima di
rispondere non si puo fare a meno di dire che se la faticosa trafila é il prezzo per dare all'essere la
coscienza assoluta, € molto piti quello che si ha di quello che si paga. Tuttavia una simile domanda
é frutto di un'errata concezione della realta perché non tiene conto del fatto che al di la di cio che
appare, nella successione e nella separazione - cioé nell'illusorio divenire - nessuno si stacca da Dio
o a Dio ritorna o giunge: tutto é sempre in Lui.”

* %k %k

Spesso i Maestri si servono della matematica per suggerire alla nostra mente figurazioni, che poi
si possano tradurre in intuizioni. Lo possono fare perché, come essi dicono, la Realta e strutturata
logicamente e quindi la matematica permette delle ottime analogie. Aveva intuito cio Galileo
Galilei quando affermava essere il libro della Natura scritto in caratteri matematici . Da qui
discende, nonostante i tanti "se" ed i "ma" il valore e |'utilita del metodo scientifico. L'altro quesito
al quale i Maestri danno risposta, nasce dalla superficiale considerazione che pud nascere in colui
che e estremamente radicato nella dimensione del divenire. In essa domina la mente razionale e
guesta non permette aperture intuitive, qui il rigido rigore della matematica diviene un andicap.
L'impressione dell'unita del Tutto non pud giungere che dall'anima, ed e soprattutto in virtu di
tale intuizione che si riesce ad accettare , nonostante l'illusione del divenire faccia crede reale la
dualita, che non esiste separazione da Dio, noi siamo in Lui e Lui & in noi, in un Eterno Presente.

* %k %

Kempis: “Se mai la domanda giusta é < che funzione hanno gli esseri nell'esistenza divina ?>, e, pit
giusta ancora, <qual é la funzione della coscienza del sentire relativo, nella coscienza assoluta.>
Rispondo che la coscienza assoluta é una nel senso di unica ed unitaria, pero non nel senso di
avente una sola qualita, anzi in questo senso e molteplice e poliedrica. L'Unita é realizzata con la
comunione degli elementi, cioé in uno stato di esistenza in cui , per esempio, la vita che un uomo
vive in successione é sentita simultaneamente nel non tempo, ossia in qualcosa che non ha né
prima né dopo. né percio durata , ed é sentita simultaneamente alla vita di tutti gli esseri. Tutto

5



questo non significa che la coscienza assoluta sia uno stato d'essere frazionario, di confusione, nel
quale tutto si accavalli e confonda. Gia la coscienza umana - che pure é relativa - é unitaria. Ogni
momento del sentire che origina gli esseri, & presente nella coscienza assoluta identicamente a
come gli esseri lo sentono. Non potrebbe essere diversamente da cosi, dato che il sentire che
origina gli esseri é lo stesso sentire nella coscienza assoluta. Non é uno identico, é lo stesso. Se tale
sentire non esistesse nella coscienza assoluta non esisterebbero né gli esseri, né la coscienza
assoluta. Dunque ['esistenza degli esseri appartiene all'esistenza di Dio e la ragione della loro
esistenza risiede nella completezza , nell'assolutezza della Realta divina. Il sentire di coscienza che
ciascun essere manifesta é un elemento costituente della coscienza assoluta , dove esiste in un
eterno presente, al di la dell'illusorio manifestarsi in successione temporale. Ciascun sentire € un
momento, un elemento dell'essere relativo, come ciascun essere e un elemento dell'organico
Essere assoluto.”

% %k %

L'Assoluto, sempre hanno detto i Maestri, non € un monolite, ma & poliedrico e il nostro sentire in
guesta poliedricita rappresenta una delle sue infinite possibilita e qualita. Da cio il grande valore
che ogni istante della vita assume. Dio & "qui ed ora" presente, meglio dire, esprimente Se
Stesso, in ogni flash che lampeggia attraverso di noi. Ma i flash sono tutti li attivati da sempre e
per sempre nella Luce di Cio che &, che con assoluta perfezione vibra, manifestando Se Stessa,
nell'incommensurabilita dell'infinitesimo e dell'infinito.

% %k %

Kempis: “Questa concezione della Realta esistente, rendendo partecipe della Divinita tutto quanto
esiste, spiega come niente e nessuno possa essere considerato reietto , escluso, perduto. Tuttavia,
mentre conforta con la certezza che nessuno puo perdersi definitivamente - anzi ognuno e
destinato fatalmente alla massima gloria dell'esistenza assoluta - puo indurre a credere che non
abbia alcun valore cercare di mutare gli avvenimenti, migliorare le situazioni e le persone essendo
gia tutto esistente al di la del tempo e della volonta dell'uvomo. Una simile errata conclusione é
evitata tenendo presente che, siccome tutto quanto é percepito da ciascun essere, costituisce uno
stimolo alla sua evoluzione, alla costituzione e rivelazione della sua coscienza - ed anche se la
percezione é comune a pit esseri rappresenta per ciascuno un'esperienza personale - ne risulta che
tutto quanto esiste € come se esistesse solo ed esclusivamente per ciascun essere, solo per la
costituzione-rivelazione della sua coscienza, come se ciascun essere fosse al centro di uno
spettacolo vitale concepito solo per lui ed egli fosse I'unico essere ad esistere. Mentre , in realta,
innumerevoli sono gli esseri, pure essendo ciascuno unico e irripetibile . Percio ciascun essere -
essendo come se fosse I'unico ad esistere - é come se fosse I'unico a partecipare, manifestare, far
esistere la coscienza assoluta. Allo stesso modo siccome la realta colta da ciascun essere é
percepita in successione, in divenire, € come se la realta fosse tale, cioé stesse ora sviluppandosi,
prendendo corpo, mentre in effetti la Realta esiste gia nella sua consapevolezza. Tuttavia non
potrebbe esistere se non si manifestasse cosi come ciascun essere la percepisce e la manifesta.



Percio nel momento in cui il sentire € sentito € come se fosse il momento in cui prende esistenza; da
qui l'importanza della propria esistenza e della propria volonta.”

* %k

Concepire la Realta in essere puo indurre ad un rassegnato fatalismo. "Tanto tutto & gia scritto
tanto vale sedersi ed aspettare" Il tamas ovvero la pigrizia non aspetta altro per affermare se
stessa. Ma i Maestri ci dicono che se e vero che la Realta é essere, é altresi vero che noi siamo la
Realta stessa, quindi ogni istante che viviamo é un momento unico ed irripetibile della Coscienza
Assoluta, che si lo trascende, ma anche lo ha in sé a tal punto, che non ne puo fare a meno. Nasce
percio la responsabilita della nostra vita, che da una parte rappresenta una scuola, ma dall' altra
esprime e manifesta l'essenza dell'Essere ovvero il sentire di coscienza espressione della Coscienza
Assoluta virtualmente frazionata. Da queste considerazioni ne discende che non dobbiamo vedere
I'insegnamento dei Maestri del Cerchio come qualcosa che induca all'astrazione o peggio ancora
ad un'abulia rinunciataria, ma anzi rappresenta uno stimolo all'azione ed all'impegno, meglio se
mossi da una spinta disgiunta dalla ricerca dell'interesse personale, ma anche quando di cio non se
ne puo fare a meno e, per I'uomo di media evoluzione é quasi sempre cosi, va bene lo stesso, se
poi a tutto questo si unisce la consapevolezza di quale sia la spinta, che muove l'azione, il tutto
rappresenta un estremamente significativo ed utile insegnamento per la vita.

* %k %k

Kempis: “Ciononostante, per la vostra mentalita di uomini inseriti in una realta di apparente
divenire, in cui impera il principio di causa e d'effetto differito, resta difficile capire che senso abbia
per esempio, aiutare un vostro simile se egli, per la legge karmica, non abbia via d'uscita; oppure
lottare per far volgere gli eventi in un certo modo quando, nel piano divino, fossero stabiliti in
modo diverso. Una simile incomprensione ha le sue radici in una coscienza della realta che é gia
molto se riesce a stimolare I'uomo ad agire con la promessa di un risultato; una concezione della
realta tutta esteriore; mentre in effetti quello che é considerato mondo esterno é importante nella
misura in cui si trasfonde in esperienza interiore; sicché il dare o il fare non sono tanto importanti
per la riuscita quanto per il proposito, quanto per l'intenzione del soggetto. Guardiamo pit nel
dettaglio l'articolazione di tale verita. Esiste una storia generale dell'umanita che é data dalla
cronologia degli eventi umani di carattere politico, sociale, economico, religioso e via dicendo. Tale
storia e immutabile, non puo essere variata; in essa si intessono le storie individuali, personali degli
uomini. Storie particolari, che possono avere - sia pure in misura limitata - varianti. Non si deve
credere che laddove la storia particolare pud essere variata - cioé laddove esiste una possibilita
effettiva di scelta - tutto sia lasciato nella nebbia dell'indefinito. Tutt'altro: nell'Eterno Presente
delle situazioni cosmiche esistono gia definite tutte le alternative alla scelta possibile. Se, ad
esempio, due sono le possibilita che la scelta offre, due sono i rami della storia tracciati. Quindi,
non indefinizione, ma doppia definizione. Non si deve neppure credere che la storia generale sia piti
importante delle particolari; infatti da un certo punto di vista sembrerebbe subordinata ad esse.
Ma cosi non e, tant'é vero che la storia generale é costituita in funzioni delle storie particolari, ma
non in dipendenza di quelle. Cioé la storia generale e costituita in funzione delle esperienze



evolutive dei singoli individui e quindi in funzione delle esperienze che essi debbono compiere; ossia
non é l'uomo che segue un destino gia tracciato é l'inverso: il tracciato é quello che é per offrire
all'uomo le esperienze che vuole e che deve avere.”

* %k

La struttura dell'esistente quale i Maestri ci descrivono, spiega perfettamente quale ¢ il senso della
nostra vita. Le esperienze, che facciamo, sono create dal sentire di coscienza in funzione delle
necessita della sua evoluzione, ma poiché la coscienza non puo non formarsi, che nella liberta,
esistono adeguati spazzi acciocché questa possa esserci. Le cosi dette varianti rappresentano
quegli spazzi e consistono in spezzoni di fotogrammi alternativi a quelli della storia generale. |
sentire di coscienza individuali in presenza di tali serie di fotogrammi, si trovano nella possibilita,
di optare liberamente per alcuni di questi o per altri. Le scelte alternative alla storia generale quasi
sempre sono salti di qualita. Va pero tenuto presente, che qualora le scelte non fossero nella
direzione dell'evoluzione, questa ci sara comunque, sia pure al termine del percorso, che in tal
caso sara pero piu faticoso e quasi certamente doloroso.

% %k %

Kempis: “Tuttavia, laddove le scelte individuali andrebbero ad influire nella storia generale - cioé la
storia generale diventerebbe dipendente dalla particolare -, perché cio avvenga il problema é
risolto attraverso alla <variante>, alla doppia definizione degli avvenimenti: I'una é quella che gli
altri vedono e che per loro costituisce un passaggio obbligato - la storia generale - ; I'altra é quella
vissuta personalmente quale frutto di una possibilita di scelta che si discosta da quello che gli altri
debbono necessariamente vedere e vivere e che costituisce la liberta del singolo nelle necessita
della collettivita. In altre parole, allorché la scelta di un singolo si inserisse nella vita degli altri in
modo contrario alla loro necessita evolutiva, la scelta - attraverso ad una variante - sarebbe vissuta
da lui solo, proprio per evitare l'interferenza. Supponiamo che un capo di stato sia posto di fronte
al dilemma di porre il suo popolo in guerra o no. Chiaramente la guerra é un evento generale e
quindi invariabile, percio se il capo di stato avesse la liberta personale di sottrarsi alla guerra -
cioé la possibilita di non dichiararla per vivere in pace - a scelta operata solo lui vivrebbe la pace,
mentre tutto il suo popolo vivrebbe la guerra. L'esempio, ovviamente é radicalizzato, portato agli
estremi limiti, paradossale; pero spero che se anche é irreale, serva a farvi capire la realta. Gia
sento qualcuno di voi concludere : < Se la guerra é un avvenimento predestinato, é inutile pregare
0 manifestare perché non avvenga > Ed eccoci tornati al nocciolo del problema. Secondo voi, che il
capo di stato firmi o non firmi la dichiarazione di guerra, é lo stesso ? Spero che riusciate a capire
che se anche la guerra deve scoppiare, é estremamente importante che il capo di stato scelga la
pace: l'atto investe la sua persona, la sua intenzione e quindi la sua comprensione, la sua
evoluzione, la sua coscienza - che si tratta di avere o non avere, che c'é o non c'é. Vi pare poco?”

* % %k

Il sentire di coscienza e il punto di riferimento di cio che E'. Niente esiste, che non senta, o non sia
sentito. Lo scopo percid dell' apparenza e della forma & duplice: Affermare |'esistenza della

8



coscienza stessa e fare si che questa percorra tutto il cammino dall'atomo di sentire fino alla
Coscienza Assoluta. Cammino pero solo virtuale, perché virtuale & il primo frazionamento
nell'atomo del sentire, che lo € tale, non perché veramente lo sia, ma perché cosi crede d'essere,
guale conseguenza delle sue limitazioni, anch'esse non oggettivamente reali. In sintesi si pud dire
che & una grande illusione quella che ci avvolge e ci fa credere di essere un io che agisce,
percepisce, si emoziona e pensa. Mentre si tratta di tanti modi di essere della coscienza, che sono
li stampati, in una fissita eterna, e che la Coscienza Infinita contiene in sé, al di fuori di ogni idea di
spazio e di tempo. Con questa premesse appare chiaro perché i Maestri dicono che non é tanto
importante che un avvenimento accada o no, cio dipende dall'economia delle cose. Quanto, ai fini
dell'evoluzione del singolo, ha valore l'intenzione, quale motivazione della sua scelta. Si capisce
percio il valore e l'importanza dell'insegnamento del Maestro Claudio, che invita a volgere la
consapevolezza all'intenzione, in quanto cartina di tornasole del sentire di coscienza relativo in
ogni flash della sua manifestazione.

* %k %k

Kempis: “Certo, ai fini collettivi la decisione del singolo non puo mutare cio che gli altri debbono
avere o non avere, ma al fine individuale quanta importanza ha che si faccia o non faccia una cosa
indipendentemente da quello che sara il risultato! Se pensate che sia inutile cercare di aiutare i
vostri simili perché comunque voi facciate le cose andranno come é scritto che vadano, vi dico che
in ogni caso una cosa importantissima verrad a mancare: quella per la quale tutto esiste e vive, per
la quale si succedono i giorni, le vite, le storie: la vostra coscienza, quella coscienza che é la
manifestazione di un Dio nell'essere e in forza della quale esistiamo e per mezzo di cui nulla, infine,
puo rimanerci estraneo, dandoci essa la plenitudine assoluta. Sicché, pregate o manifestate per la
pace; anche se non potete cambiare le cose che non possono essere cambiate, potete cambiare voi
stessi e con voi stessi il mondo, la realta nella quale vivete. Se anche il vostro operare altruistico
non raggiungera lo scopo prefissato, voi ,operando , vi porrete dalla parte giusta. E questo vi pare
poco o inutile?”

* % %k

La chiusura di questa comunicazione e leggermente diversa dal solito, ma comunque molto
significativa. L'essenza della metafisica del Maestro Kempis trova la sua estrinsecazione sul piano
della vita per noi ordinaria. "L'azione disgiunta dall'interesse personale" o come dice la Bhagavad-
Gita "L'azione senza frutti" rappresenta veramente una delle principali finalita dell'incarnazione
umana. Quando questa si realizza, vuol dire che il sentire di coscienza, che la esprime, ha superato
quelli limitazioni, che lo tengono legato all'io egoistico. Allora l'unita con il Tutto si realizza senza
ostacoli od interruzioni, mentre la consapevolezza di cid diviene permanente. Quando viene
acquisito un tale stato di coscienza, |I' identificazione con I' Assoluto, che ne consegue, puo essere
perfettamente espressa dalla frase "Tutto mi parla di Te".



