
1 
 

Sostanza, quantità e qualità 

Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,1 pp. 195-203 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Kempis: “I piani di esistenza, o meglio gli stati di coscienza in cui la realtà è concepita, sentita, come 

distinta fra io e non io, soggetto ed oggetto, sono da noi definiti mondi della percezione, mondi dei 

fenomeni, mondi dell’apparenza .Infatti la percezione è quel processo in cui la consapevolezza si raggiunge 

solo attraverso ai sensi; e siccome i sensi sono quegli strumenti che pongono in relazione il soggetto col 

mondo esterno, è chiaro che la percezione è un fatto che avviene solo in una realtà in cui soggetto e oggetto 

sono distinti. Inoltre, mondo dei fenomeni e dell’apparenza perché il fenomeno, per definizione, è il 

cambiamento che interviene nelle proprietà dei corpi.”  

*** 

Il presupposto di Kempis è che tutto ciò che esiste è “sentire di coscienza”, la realtà assoluta è sentire di 

coscienza assoluto. Questo virtualmente si fraziona in sentire di coscienza relativi, i quali così sono, perché 

così si sentono. L’incapacità di espandersi esprime la limitazione della loro quantità-qualità. Detto più 

semplicemente è la scintilla, la monade, che si sprigiona dal grande fuoco, il Logos. Essa fa il suo percorso e 

vive la grande esperienza che la riporta all’unità, ma tutto ciò è soltanto illusione, perché dal Padre non si è 

mai separata essendo sempre con lui identificata in un eterno, immutabile, indivisibile, presente. In questo 

suo apparente cammino, il sentire di coscienza relativo crea-percepisce il mondo, che è sì soggettivo, ma 

non onirico. Questo processo avviene mediante la costruzione di strutture, veicoli, che permettono la 

percezione della materia fisica, delle emozioni, dei pensieri. È a questo che il Maestro si riferisce quando 

parla di mondi della percezione, mondi dell’apparenza, in essi si vive l’illusione della separatività, soggetto 

ed oggetto sono distinti, anche se l’oggetto percepito come fenomeno è di fatto solo apparenza data dalle 

mutevoli proprietà, che ne permettono la consapevolezza. 

*** 

Kempis: “La proprietà dei corpi è ciò che si manifesta di essi, è il loro apparire, non il loro essere. Ma poter 

conoscere l’apparenza e non la realtà intrinseca significa appunto essere in una realtà, in cui soggetto ed 

oggetto sono distinti: in una tale realtà, in una simile condizione di esistenza,- che è uno stato di coscienza 

di separatività- i corpi, le materie, le sostanze, gli oggetti, si conoscono solo attraverso alle loro proprietà, 

ossia a ciò che appare. Le realtà intrinseche degli oggetti, sostanze, materie, corpi, ecc. le possiamo 

immaginare attraverso al comportamento che essi hanno in situazioni di controllo nei fenomeni a cui li 

sottoponiamo, ma sono tutte sempre e solo deduzioni logiche: mai certezze assolute. Anche quando si 

osserva al microscopio una cellula, non si osserva la sua realtà, bensì ciò che di essa appare. E per quanto 

intimamente, interiormente, ci si possa spingere nell’indagine, si coglie solo e sempre ciò che appare: mai 

l’ipostasi.” 

*** 

Le proprietà sono quelle che noi percepiamo, ma l’essenza della cose ci sfugge, al massimo possiamo fare 

delle deduzioni logiche, ma non ci sono mai certezze. È assai difficile tenere presente tutto questo, 

c’immergiamo nella vita pieni di grandi sicurezze, ciò che dice la nostra percezione è dogma, il dubbio è 

raro e guardato con sospetto anche quando è legittimo, soprattutto c’è diffidenza ad interrogare noi stessi, 

 
1 OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984. 



2 
 

rifiuto a guardare a fondo e con equilibrio le intenzioni delle nostre azioni, la causa della sfortuna è sempre 

esterna, perché è molto più comodo vivere nell’apparenza, se la carta è luccicante e ben colorata 

certamente la caramella sarà buona, ma è proprio così? 

*** 

Kempis: “Tale affermazione non è certo originale. È una deduzione che ha fatto dichiarare agli empiristi - 

che sono presenti col loro pensiero in tutta la storia della filosofia - che ciò che sta al di là delle proprietà, 

qualità, accidenti, insomma di ciò che appare, è inconoscibile o addirittura, secondo alcuno, non esiste. Il 

concetto tradizionale di sostanza sarebbe astratto, non risponderebbe alla realtà perché la sostanza - ossia 

quel quid di cui gli attributi, proprietà, ecc. sono manifestazioni, che rimane identico col mutare delle qualità 

molteplici in antitesi con la sua unicità - non esisterebbe ma sarebbe una supposizione a priori per 

interpretare e comprendere i fatti che cadono sotto l’attenzione dell’uomo. Ora, che la sostanza nel mondo 

della percezione sia inconoscibile nella sua realtà intrinseca al di là di come appare, è vero, l’ho detto prima. 

E non è inconoscibile per mancanza di strumenti, ma proprio per impossibilità. Infatti la conoscenza della 

realtà intrinseca è possibile solo in un mondo di identificazione, di superamento della separatività, quindi 

non in uno stato di dualità-molteplicità. Tuttavia la sostanza, come substrato di ciò che appare e che rimane 

uno al di là della molteplicità e delle mutazioni, esiste. Anzi, direi con Spinoza, esiste un'unica sostanza, ma, 

diversamente da Lui, che quell’unica sostanza non è Dio bensì “la sostanza di Dio”, cioè lo spirito. Forse vi 

chiederete che differenza fa, dal momento che se Dio è il tutto e se tutto è sostanza, Dio e sostanza si 

identificano. Ed io vi rispondo che ciò sarebbe vero se Dio fosse il tutto, cioè la somma di tutto quanto esiste, 

mentre Dio comprende il tutto, altrimenti sarebbe incompleto, però trascende il Tutto. E che Dio trascenda il 

tutto lo dimostra il fatto che, se così non fosse, Dio sarebbe finito, perché tutto quanto esiste, pure essendo 

immenso, è tuttavia finito e relativo. Mentre proprio perché Dio trascende tutto quanto esiste, trascende la 

finitezza e la relatività di ciò che è in Lui, come spiegherò in fondo. Dico in Lui perché, se Dio comprende 

tutto quanto esiste, tutto quanto esiste è da Dio incluso, e se tutto quanto esiste è in Lui incluso fa parte 

della sua esistenza; perciò è costituito della sua stessa sostanza.”: 

*** 

Con queste considerazioni lo spiritualista Kempis di fatto diviene un “materialista”, perché identifica la 

sostanza quale elemento di Dio. In altre parole Dio è qualità e quantità, perché è fatto di materia, 

solamente questa è la materia di Dio, cioè qualità assoluta. Come si vede quantità e qualità sono 

inscindibili. 

*** 

Kempis: “Come prima dicevo, nel mondo dei fenomeni, dell’apparenza, della percezione, la sostanza di cui 

tutto è formato è inconoscibile in se stessa, nella sua stessa realtà. Di essa, in quel mondo, si può solo 

conoscere il suo apparire, la sua manifestazione. Ciò crea una sorta di identificazione fra la cosa in sé ed il 

suo apparire, manifestarsi, comportarsi; tanto che si confonde la cosa con le sue proprietà, qualità, attributi 

ecc., cioè con i suoi modi di apparire. Anzi, sono più importanti le qualità, le proprietà, che la cosa in sé. Il 

ferro per esempio, vale per le sue proprietà, e perfino l’uomo vale solo per le sue qualità. Tuttavia - a parte 

l’errore che può nascere dall’abituarsi al tipo di comunicazione che esiste nel mondo dell’apparenza e che 

portaa dare primaria importanza alla sembianza, a ciò che si estrinseca -che le qualità, le proprietà, 

eccetera,siano sempre manifestazioni della sostanza, cioè che non possa esistere qualità senza quantità, i 

filosofi lo hanno quasi univocamente sempre affermato. Ora, siccome a qualità fisiche corrispondono 

quantità, sostanze fisiche e viceversa, si è pensato che a qualità spirituali corrispondano sostanze spirituali; 



3 
 

e da ciò l’esistenza dell’anima quale quid che sta all’origine delle attività delle manifestazioni dell’uomo 

definite psichiche, spirituali, o comunque non materiali.” 

*** 

Ancora Kempis descrive quella, che per noi appare come realtà, quale pura forma manifestata dal 

succedersi delle proprietà degli oggetti, ciò vale naturalmente anche per l’uomo, il cui comportamento 

esprime qualità apparenti, con caratteristiche relative a vari gradi di frequenza, ora molto bassa qual è per 

il piano fisico, ora sottilissima quale quella relativa al piano della mente. Questo permette, come logica 

deduzione, di postulare un quid, non percepibile nell’esperienza ordinaria, ma avente un’intrinseca 

quantità oltre che un’apparente qualità. Quel qualcosa è comunemente chiamato anima. Così ora l’anima 

non è più solo patrimonio degli spiritualisti, ma diviene un concetto accettabile anche dai materialisti, 

perché appare essere quantità e qualità inscindibili. L’entità-spirito Kempis ancora una volta afferma il suo 

“materialismo”! 

*** 

Kempis: “Il ragionamento non fa una grinza, però parte da una tesi, un assunto non dimostrato per l’uomo; 

e cioè che l’attività psichica o spirituale che si rivela come pensiero, sentimento e volontà, non sia una 

semplice funzione del sistema nervoso. Non intendo entrare in una questione simile ora, ma chiedere: in 

quale modo, a quale condizione la sostanza spirituale, l’anima insomma, il quid non materiale, potrebbe 

apparire, manifestarsi, mostrare le sue qualità, le sue proprietà, né più né meno come la sostanza 

materiale?“ 

*** 

Continua Kempis la sua dissertazione mettendosi nei panni di colui al quale è preclusa altra percezione al di 

là di quella dell’esperienza ordinaria e cerca attraverso la deduzione logica di provare che il sentire di 

coscienza è quantità e viceversa. 

*** 

Kempis: “Innanzi tutto dovrebbe appartenere ad una realtà in cui soggetto ed oggetto fossero distinti in 

qualche modo; ma ciò non basta; infatti dovrebbero appartenere ad un mondo in cui la comunicazione fra 

soggetto ed oggetto avvenisse attraverso alla percezione, cioè a ciò che appare, cioè per mezzo dei sensi; 

ossia dovrebbe appartenere al mondo dei fenomeni, dell’apparenza, della percezione. Oppure, se a quel 

mondo non appartenesse, dovrebbe influenzare, agire su un tramite che di quel mondo facesse parte. Se 

appartenesse alla stessa dimensione a cui appartiene la materia, il fatto di chiamarla ‘spirituale’ sarebbe 

solo una questione di termini, perché una cosa appartiene alla stessa dimensione di altre quando ha, o 

perché ha, la stessa natura di quelle.” 

*** 

Il Maestro vuole provare che esiste un tramite che mette in collegamento due diversi piani d’esistenza. 

*** 

Kempis: “Veramente la dimensione, il piano di esistenza, non è un luogo ma uno stato d’essere. Si 

appartiene ad un mondo in forza della propria natura. La sostanza spirituale, per appartenere alla stessa 

dimensione di quella materiale, dovrebbe avere la stessa natura. Ma allora si comporterebbe ed avrebbe le 

stesse qualità di quella materiale mentre, se si è sentita la necessità di denominare ‘spirituali’ certe qualità 

per distinguerle da quelle materiali, significa che esse sono diverse o di una diversità che può discendere 



4 
 

solo da una natura diversa; e se la sostanza spirituale, per natura diversa, non può appartenere alla stessa 

dimensione di quella materiale -mentre invece in quella dimensione si manifesta- allora essa, per ciò si serve 

di un tramite.” 

*** 

Qui si affronta il problema di come qualità cosiddette spirituali provengano da una sostanza diversa da 

quella comunemente intesa come materiale e nonostante questo si manifestano nel mondo della ordinaria 

percezione. 

*** 

Kempis: "Ora, si dà il fatto che il corpo dell’uomo è un ente materiale che manifesta qualità materiali ed 

altre che materiali non sono, o per lo meno non è oggettivamente provato che lo siano; per cui se queste 

qualità non sono materiali, allora è il corpo dell’uomo un tramite attraverso al quale la sostanza spirituale 

manifesta le sue qualità, cioè si manifesta nel mondo della percezione.” 

*** 

Se ne può dedurre che è il corpo fisico dell’uomo il tramite postulato, perché è attraverso di esso che si 

manifesta quel quid sconosciuto al quale si possono attribuire quelle qualità non ordinarie la cui natura 

appare sconosciuta. 

*** 

Kempis: “Ammessa l’esistenza della sostanza spirituale, essa non appartiene al mondo dell’apparenza. A 

quale dimensione può appartenere? Ad una dimensione in cui non esiste molteplicità, separatività? Se si 

osservano le qualità spirituali manifestate dagli uomini, si osserva che esse sono tutte diverse. Non ne esiste 

una identica all’altra. Siccome esiste una stretta relazione, dipendenza, fra qualità e quantità, fra proprietà 

e sostanza, fra attributi e enti- tanto che secondo il pensiero filosofico non si può negare l’attributo ecc. 

senza negare l’esistenza stessa dell’ente- a qualità spirituali diverse debbono corrispondere sostanze 

spirituali diverse, realtà spirituali diverse. Sicché se la sostanza spirituale esiste, non appartiene al mondo 

dell’apparenza. Tuttavia appartiene ad una dimensione in cui esiste ancora la molteplicità, la separatività.“ 

*** 

Comincia a delinearsi la realtà del sentire di coscienza relativa, cioè dell’anima, ma è soltanto virtuale, 

perché la separazione non è reale, è solo un sentirsi tale. 

*** 

Kempis: “Le qualità psico-spirituali che attraverso all’uomo si manifestano nel mondo della percezione 

sono proprietà di sostanze spirituali diverse, di realtà spirituali molteplici. Se pensiero, volontà e sentimento 

sono qualità spirituali- cioè proprietà della sostanza spirituale che appartiene ad una dimensione- allora 

l’essere vivente nel mondo materiale è il punto d’incontro di due dimensioni di esistenza. E se così è, allora la 

separatività, che pure esiste in seno ad una medesima dimensione, fra un piano di esistenza e l’altro, non è 

assoluta.“ 

*** 

Si comincia a delineare l’idea dell’unità del Tutto e l’apparenza della molteplicità. 

*** 



5 
 

Kempis: “Ora il fatto che fra una dimensione di esistenza, quella spirituale, ed un’altra, quella materiale, 

non vi sia una separazione assoluta- come per esempio può esservi fra due circuiti oscillanti non accordati 

che pure appartengono ad un medesimo mondo- si può pensare probabile che l’enorme molteplicità delle 

sostanze faccia parte di un’unità e che la connessione fra le varie realtà, dimensioni, leghi la molteplicità in 

un sol tutto inscindibile.“ 

*** 

È molto evidente come gradualmente Kempis conduca l’ascoltatore (perché la lezione è stata comunicata a 

voce, solo dopo è stata trascritta ascoltando la registrazione) ad identificarsi con la percezione nel proprio 

‘sentire di coscienza’, senza però mai costruire dogmi od imporre soluzioni forzate che escano dal comune 

buon senso logico, ma soltanto enunciando la ferrea costruzione logica dell’Esistente.  

*** 

Kempis: “Questo aspetto di molteplicità, perciò di successione, di estensione, di quantità, e al tempo stesso 

unitario, si osserva costantemente nella realtà. La stessa quantità, cioè sostanza, e la stessa qualità, cioè 

proprietà, che sono aspetti di una stessa realtà, sono percepite l’una successivamente e quindi 

molteplicemente, l’altra unitariamente.“ 

*** 

La percezione del mondo che ci circonda è molteplice per il suo aspetto quantitativo mentre tende ad 

essere più unificata dal punto di vista della qualità, ma è sempre l’illusione del sentire relativo, che in 

quanto tale, sente come reale la separatività.  

*** 

Kempis: “L’unità del Tutto è sempre stata intuita dai pensatori e risolta concettualmente in modi diversi. 

Per esempio alla maniera aristotelica della sostanza, che è una al di là delle molteplici manifestazioni 

dell’esistenza; o alla maniera panteistica di Spinoza; e così via. Mentre se è vero che tutta la molteplicità del 

mondo manifestato trae origine da una prima sostanza addirittura indiversificata- e già questo 

rappresenterebbe una radice unitaria del Tutto- è altresì vero che l’unità è assai meno remota di così, 

perché tutto quanto esiste concorre alla sua costituzione, forma un sol tutto inscindibile. E a proposito di 

inscindibilità, che la qualità e la quantità, le proprietà e i corpi siano inscindibili, è dovuto al fatto che così si 

presentano nel mondo della percezione, mentre in altri piani--dimensione la sostanza può esistere priva di 

qualità? Se così fosse in quella dimensione la molteplicità si realizzerebbe solo attraverso alla differente 

quantità, intesa in senso di estensione della sostanza. Ma siccome l’estensione stessa è una qualità, rimane 

confermato in assoluto il principio che i corpi sono diversi perché hanno proprietà diverse, e viceversa; e che 

qualità e quantità sono inscindibili. L’una non può esistere senza l’altra.“ 

*** 

La differenza di quantità corrisponde alla differenza di estensione, ma l’estensione è qualità, quindi deduce 

logicamente Kempis: ‘Non può esistere quantità senza qualità.’ Ci si può legittimamente domandare se vale 

il viceversa? Questa è la sua risposta: 

*** 

Kempis: “Quindi la qualità discende dalla natura intrinseca della sostanza, si manifesta all’esterno ma trae 

la sua origine dall’interno della sostanza, la quale rimane diversa in qualità anche in una dimensione dove 



6 
 

non esiste l’apparenza, la percezione, per mezzo di cui si manifesta tale diversità. Sicché c’è identificazione 

fra qualità e sostanza.“ 

*** 

Nel mondo dell’apparenza la qualità che appare è sempre supportata da una sostanza che così la fa essere, 

ecco perché eventi o persone la cui qualità si configura come distorta non possono non discendere da una 

quantità limitata di coscienza. 

*** 

Kempis: “Tale identificazione è meno evidente laddove si può cogliere la qualità e non la sostanza, dove la 

qualità si conosce e la sostanza è inconoscibile, cioè nel mondo dell’apparenza, nel mondo della percezione. 

In altre parole, tale identificazione è più evidente nella dimensione dello spirito. In tale dimensione la qualità 

è la sostanza. In una simile realtà, che è ancora molteplice, la comunicazione può avvenire solo con 

l’identificazione; cioè si conosce la sostanza che costituisce una realtà, un essere, non già dalle sue 

manifestazioni- come accade nel mondo dell'apparenza- ma da ciò che è in sé, comprendendo, 

abbracciando l’essere, la realtà stessa.” 

*** 

Il Maestro Kempis si avvicina al cuore della lezione, lui parla da un piano diverso dal nostro, in esso la 

conoscenza non passa dal linguaggio o dalla percezione della qualità delle cose, lì è l’identificazione il mezzo 

della conoscenza, per noi è l’estasi che permette ciò, ma questa può essere solo patrimonio di una 

coscienza acquisita ovvero adeguata quantità e qualità di esperienza compresa. 

*** 

Kempis: “Il ruolo degli esseri di una tale dimensione di esistenza non è comportamentale, non è di azione, 

anzi non è in nessun modo un ruolo, perché non è rappresentare e fare, ma essere e sentire.“ 

*** 

Da queste parole si capisce bene cosa lui intende quando parla di sentire di coscienza. 

*** 

Kempis: “In una simile dimensione di esistenza non c’è spazio, pur essendoci ancora separatività; quindi gli 

esseri non sono più o meno vicini in senso spaziale, lo sono però in senso di affinità. Tuttavia non c’è 

contatto se non nella reciproca identificazione. In una simile realtà gli esseri non sono più isolati di quanto lo 

siano nella dimensione della percezione, dove degli altri si conosce solo ciò che appare, e l’intimo essere 

rimane sempre un mistero.” 

*** 

La sola vera comunicazione avviene con l’identificazione, ma questa è possibile solo fra individui dello 

stesso grado di evoluzione.  

*** 

Kempis: “Nel mondo dell’apparenza, infatti, non è mai possibile stabilire un reale contatto, conoscersi nella 

reciproca intima realtà. E questo, semmai, è il vero isolamento, la vera solitudine. Perciò, da questo punto di 

vista, si potrebbe dire che nel mondo dell’apparenza tutto è sempre all’esterno di se stessi, e che solo 

considerando che una cosa è veramente esterna- quando di essa non si conosce nulla, neppure l’esistenza- si 



7 
 

può affermare che quanto si conosce, anche solo esteriormente, fa parte del proprio mondo, della propria 

realtà e quindi di se stessi, perciò è all’interno di sé sia pure solo come sembianza.“ 

*** 

Noi che viviamo nel mondo della percezione crediamo di essere in comunicazione con gli altri, ma ciascuno 

è solo con se stesso, perché ciò che crediamo essere oggettivo e reale è soltanto creazione della nostra 

coscienza e da noi percepito secondo la nostra soggettività. 

*** 

Kempis: “Mentre nella dimensione della sostanza spirituale non solo tutto quello con cui si entra in 

contatto è all’interno di se stessi, ma lo è come sostanza, come intimo essere. “ 

*** 

Sul piano della coscienza tutto è espressione della nostra esistenza, quantità e qualità intrinsecamente 

unite, in altri termini, molto elementari, carne della nostra carne.  

*** 

Kempis: “Nel mondo dell’apparenza - se hanno senso, un fine, le relazioni fra gli esseri e gli eventi in 

generale - la percezione - cioè la possibilità di cogliere l’apparenza della realtà, o meglio la realtà apparente 

- è il mezzo attraverso il quale il fine è raggiunto. Ebbene, nel mondo della sostanza spirituale, l’analogo 

mezzo è l’identificazione. E se la percezione è un primo passo verso il superamento della separatività, cioè 

l’unificazione della molteplicità, l’identificazione è il superamento della separatività tradotto in atto.” 

*** 

Secondo il Maestro Kempis il senso profondo del sentirsi d’esistere è il cammino verso l’unità, la percezione 

avvia questo sul nostro piano, l’identificazione lo mette in atto nel mondo dello spirito. 

*** 

Kempis: “Nella dimensione in cui la sostanza è identificata con la qualità, un essere non è un ente che ha 

una qualità, ma è la qualità stessa.” 

*** 

Con queste parole esplicitamente si dice che coscienza e relativa evoluzione sono la vita stessa, tutto è luce 

con differenti gradi d’intensità. 

*** 

Kempis: “E se nel mondo della percezione un essere è un ente che ha un sentire, una coscienza, nel mondo 

della sostanza spirituale, l’essere è il sentire, la coscienza: qualità innalzata a persona. Ciò è importante 

perché, mentre nella dimensione dell’apparenza i corpi possono acquistare e perdere proprietà, laddove la 

qualità è la sostanza perdere la qualità significherebbe perdere la sostanza; ma siccome nessuna sostanza 

può essere annullata, cessare di esistere in senso assoluto, ciò significa che la qualità non viene mai 

perduta.“ 

*** 

Con questo Kempis vuol dire che l’evoluzione, non può tornare indietro, perché così è costruito l’Esistente 

nella sua intrinseca struttura di qualità-quantità. 



8 
 

*** 

Kempis: “E siccome, ho detto, la qualità della sostanza spirituale è la coscienza, il sentire, la coscienza non 

vengono mai meno. Ora, l’annullamento della separatività, conseguente alla identificazione, non può che 

essere un reciproco arricchimento delle parti. Sicché non solo la coscienza non cessa d’esistere ma, se è vera 

l’identificazione, è destinata ad ampliarsi sempre di più.“ 

*** 

Il percorso verso l’unione è continuo, si passa, attraverso successive fusioni, da sentire di coscienza più 

limitati a sentire meno limitati, la cui possibilità di consapevolezza permette una visione della realtà che 

trascende la precedente, come accade per la visione binoculare dei due occhi, che è fatta sì da quella di 

ciascuno, ma da un’altra e più ampia prospettiva della realtà, che appare non più piatta, ma 

tridimensionale.  

*** 

Kempis: “E che sia vera l’identificazione - che rappresenta nel mondo spirituale il processo analogo 

all’attività di relazione degli esseri materiali - lo dimostra il fatto che la vita naturale, pur tendendo a 

manifestarsi in una molteplicità inesauribile, tuttavia non tiene isolata ogni unità della molteplicità, ogni 

individuo, ma lo pone costantemente in situazioni di relazione non solo con individui appartenenti alla 

stessa specie, ma anche con individui di specie diverse. È quindi ragionevole supporre che gli esseri spirituali 

soggiacciano alla stessa legge di relazione che, nella loro dimensione, si concretizza nell’identificazione 

reciproca.“ 

*** 

Il mondo nel quale viviamo ci costringe alla continua relazione con la diversità, che ha quale fine il proprio 

superamento. È questo l’occulto significato di Gesù “Ama il prossimo tuo come te stesso”. In esso si 

nasconde l’arcano che non esiste l’altro. 

*** 

Kempis: “Il processo di accrescimento della coscienza è dunque inverso a quello di accrescimento del 

numero, perché, mentre il numero cresce con l’accrescimento delle unità - cioè nella molteplicità - la 

coscienza si incrementa nel diminuire delle molteplicità, per effetto della unificazione. Il processo di 

identificazione delle coscienze individuali, che realizza il superamento della separatività, va a costituire una 

coscienza riassuntiva e quindi totale. In una simile coscienza tutto è egualmente sentito, così come le singole 

coscienze lo sentono: perciò nella totalità nulla emerge in particolare.“ 

*** 

È interessante questa differenza fra il crescere della coscienza nel cammino verso l’unità, meno questa è 

frazionata e molteplice, più ampia è la sua consapevolezza, rispetto al numero, la cui quantità aumenta con 

le unità. 

*** 

Kempis: “Ora, se la qualità è percepita unitariamente, dipende dal fatto che è unitaria, perciò unitaria è la 

coscienza. E lo dimostra il fatto che anche nel mondo della percezione, dove tutto tende a mostrarsi diviso e 

molteplice, la consapevolezza - qualità dell’uomo - pur poggiandosi su innumerevoli e distinte informazioni 

fornite dai sensi, pur essendo il risultato di segnali percepiti distintamente e simultaneamente, è tuttavia un 



9 
 

fatto unitario, una sintesi in cui tutte le singole informazioni sono egualmente tenute presenti e che va oltre 

la portata di esse, proprio per la sua unitarietà.“ 

*** 

Accade con molta evidenza che anche per la consapevolezza della coscienza ordinaria, pur essendo la 

nostra percezione determinata da una miriade di impulsi e sensazioni, l’unità di questa non può venire 

meno, altrimenti avremmo una visione schizofrenica della realtà. 

*** 

Kempis: “Sicché la coscienza totale, pur fondandosi sulle singole coscienze individuali, non può che essere 

unitaria e perciò trascenderle. E siccome la coscienza è qualità che si identifica con la sostanza, la coscienza 

totale è un essere totale che per il suo trascendere la totalità è assoluto.” 

*** 

Termina questa sua lezione il Maestro Kempis con la logica conclusione che la coscienza unitaria che 

accoglie in sé il tutto non può che essere assoluta, perché niente può esistere al di là di essa. Il Maestro sa 

che la sola logica è insufficiente per accettare tutto questo, finisce perciò con una preghiera che risuoni al 

cuore dell’ascoltatore.  

*** 

Kempis: “Chi sei Tu, essere assoluto di cui siamo atomi? 

Tu che trascendi le nostre limitazioni ed il morire di ogni istante? 

Tu che ci salvi dall’immobilità e ci fai evadere dalle condizioni di limitatezza? 

Tu che ci fai esistere e non releghi la nostra coscienza ad uno stato di incompletezza?  

Tu che esisti nel superamento di ogni separatività, nella comunione di tutti gli esseri? 

Chi sei? 

Io sono spirito e materia, e nulla di tutto questo. 

Sono maschio e femmina, e nulla di tutto questo. 

Non sono neppure un io, perché in me non esiste distinzione separazione limitazione: infatti comprendo il 

Tutto. 

Comprendere il Tutto significa non conoscere esclusione alcuna, privazione alcuna; non conoscere l’angoscia 

che nasce dal desiderio di avere o di essere ciò che non si ha o non si è. 

Essere il Tutto significa Essere e, quindi, avere la pienezza assoluta. 

Per te io sono tutto quanto ti manca per essere assoluto. 

Tutto quanto sperimenti ti conduce a me, perché io sono il tuo destino. 

Apparisco nascosto ai tuoi occhi, eppure sono palese a chi voglia trovarmi. 



10 
 

Non attribuirmi qualità che hanno un contrario, perché mi limiti. Dunque io sono illimitato. Ma pure questa 

è una qualità: dunque sono indefinibile.  

Sono il tuo essere e il tuo non essere, in forza del quale sei come sei, imperciocché ogni cosa del mondo 

relativo esiste perché esiste il suo contrario. Ma io sono la spiegazione dei contrari, perché li trascendo. 

Sono colui che dalla materia bruta trae la coscienza, in forza della quale tutto esiste. Se infatti ciò che è non 

sentisse o non fosse sentito, non esisterebbe. Così, il prodigio dell’esistenza è il prodigio della coscienza.  

Esistere è sentire di esistere. Io sono l’esistenza assoluta.  

Perciò, sentire di esistere è sentire me. Ogni essere mi sente perché sente d’esistere, ed in forza della sua 

stessa esistenza io sono presente in ogni essere. La semplice coscienza di esistere è la mia più velata 

manifestazione negli esseri, ma io sono anche ciò che alimenta la loro coscienza. Perciò sono la gioia che 

aneli e il dolore che ti schianta. Sono l’ambizione che ti spinge alla conquista ed il vuoto che alla conquista 

subentra.  

Per ampliare la tua coscienza non esito ad edificare una civiltà o a distruggerla. Tutto faccio in funzione di 

te, del tuo vero bene.  

Vedi coloro che ti circondano? Gioiscono, soffrono, si muovono, vivono e ciò che tu vedi di loro avviene per 

te, vedi che accade nel mondo? Accade per te. Anche ciò di cui hai avuto solo una scarna notizia, sentito una 

lontana eco, è avvenuto per te, figlio mio.  

Il sole sorge e tramonta, le stagioni si susseguono, i pianeti percorrono le loro orbite, gli universi nascono e 

periscono e tutto ciò io lo faccio accadere per te, figlio mio. Dunque io sono la sostanza che ti costituisce e lo 

spirito che ti anima, poiché tu sei in me ed io sono in te, figlio mio. 

Ma non mi fermo solo a questo, perché rendo partecipe di me stesso ogni essere ed a ciascuno mi dono 

interamente senza riserve, fino al punto che ogni distinzione io e te, ogni separazione, sono solo illusorie, e 

lo sono solo quel tanto necessario a farti esistere, a donare all’essere la coscienza assoluta. Questo io sono.“ 

 


