Sostanza, quantita e qualita
Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,* pp. 195-203
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “I piani di esistenza, o meglio gli stati di coscienza in cui la realta & concepita, sentita, come
distinta fra io e non io, soggetto ed oggetto, sono da noi definiti mondi della percezione, mondi dei

fenomeni, mondi dell’apparenza .Infatti la percezione é quel processo in cui la consapevolezza si raggiunge
solo attraverso ai sensi; e siccome i sensi sono quegli strumenti che pongono in relazione il soggetto col
mondo esterno, é chiaro che la percezione é un fatto che avviene solo in una realta in cui soggetto e oggetto
sono distinti. Inoltre, mondo dei fenomeni e dell’apparenza perché il fenomeno, per definizione, e il
cambiamento che interviene nelle proprieta dei corpi.”

k% k

Il presupposto di Kempis & che tutto cio che esiste € “sentire di coscienza”, la realta assoluta & sentire di
coscienza assoluto. Questo virtualmente si fraziona in sentire di coscienza relativi, i quali cosi sono, perché
cosi si sentono. L’'incapacita di espandersi esprime la limitazione della loro quantita-qualita. Detto piu
semplicemente ¢ la scintilla, la monade, che si sprigiona dal grande fuoco, il Logos. Essa fa il suo percorso e
vive la grande esperienza che la riporta all’unita, ma tutto cio & soltanto illusione, perché dal Padre non si &
mai separata essendo sempre con lui identificata in un eterno, immutabile, indivisibile, presente. In questo
suo apparente cammino, il sentire di coscienza relativo crea-percepisce il mondo, che ¢ si soggettivo, ma
non onirico. Questo processo avviene mediante la costruzione di strutture, veicoli, che permettono la
percezione della materia fisica, delle emozioni, dei pensieri. E a questo che il Maestro si riferisce quando
parla di mondi della percezione, mondi dell’apparenza, in essi si vive l'illusione della separativita, soggetto
ed oggetto sono distinti, anche se I'oggetto percepito come fenomeno e di fatto solo apparenza data dalle
mutevoli proprieta, che ne permettono la consapevolezza.

*kk

Kempis: “La proprieta dei corpi é cio che si manifesta di essi, é il loro apparire, non il loro essere. Ma poter
conoscere I'apparenza e non la realta intrinseca significa appunto essere in una realta, in cui soggetto ed
oggetto sono distinti: in una tale realta, in una simile condizione di esistenza,- che é uno stato di coscienza
di separativita- i corpi, le materie, le sostanze, gli oggetti, si conoscono solo attraverso alle loro proprieta,
ossia a cio che appare. Le realta intrinseche degli oggetti, sostanze, materie, corpi, ecc. le possiamo
immaginare attraverso al comportamento che essi hanno in situazioni di controllo nei fenomeni a cui li
sottoponiamo, ma sono tutte sempre e solo deduzioni logiche: mai certezze assolute. Anche quando si
osserva al microscopio una cellula, non si osserva la sua realta, bensi cio che di essa appare. E per quanto
intimamente, interiormente, ci si possa spingere nell’indagine, si coglie solo e sempre cio che appare: mai
I'ipostasi.”

kkk

Le proprieta sono quelle che noi percepiamo, ma I'essenza della cose ci sfugge, al massimo possiamo fare
delle deduzioni logiche, ma non ci sono mai certezze. E assai difficile tenere presente tutto questo,
c'immergiamo nella vita pieni di grandi sicurezze, cio che dice la nostra percezione & dogma, il dubbio e
raro e guardato con sospetto anche quando ¢ legittimo, soprattutto c’e diffidenza ad interrogare noi stessi,

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



rifiuto a guardare a fondo e con equilibrio le intenzioni delle nostre azioni, la causa della sfortuna € sempre
esterna, perché € molto piu comodo vivere nell’apparenza, se la carta & luccicante e ben colorata
certamente la caramella sara buona, ma e proprio cosi?

Kempis: “Tale affermazione non é certo originale. E una deduzione che ha fatto dichiarare agli empiristi -
che sono presenti col loro pensiero in tutta la storia della filosofia - che cio che sta al di la delle proprieta,
qualita, accidenti, insomma di cido che appare, é inconoscibile o addirittura, secondo alcuno, non esiste. Il
concetto tradizionale di sostanza sarebbe astratto, non risponderebbe alla realta perché la sostanza - ossia
quel quid di cui gli attributi, proprieta, ecc. sono manifestazioni, che rimane identico col mutare delle qualita
molteplici in antitesi con la sua unicita - non esisterebbe ma sarebbe una supposizione a priori per
interpretare e comprendere i fatti che cadono sotto I'attenzione dell’'uomo. Ora, che la sostanza nel mondo
della percezione sia inconoscibile nella sua realta intrinseca al di la di come appare, é vero, I’ho detto prima.
E non é inconoscibile per mancanza di strumenti, ma proprio per impossibilita. Infatti la conoscenza della
realta intrinseca e possibile solo in un mondo di identificazione, di superamento della separativita, quindi
non in uno stato di dualita-molteplicita. Tuttavia la sostanza, come substrato di cio che appare e che rimane
uno al di la della molteplicita e delle mutazioni, esiste. Anzi, direi con Spinoza, esiste un'unica sostanza, ma,
diversamente da Lui, che quell’unica sostanza non é Dio bensi “la sostanza di Dio”, cioé lo spirito. Forse vi
chiederete che differenza fa, dal momento che se Dio é il tutto e se tutto é sostanza, Dio e sostanza si
identificano. Ed io vi rispondo che cio sarebbe vero se Dio fosse il tutto, cioé la somma di tutto quanto esiste,
mentre Dio comprende il tutto, altrimenti sarebbe incompleto, pero trascende il Tutto. E che Dio trascenda il
tutto lo dimostra il fatto che, se cosi non fosse, Dio sarebbe finito, perché tutto quanto esiste, pure essendo
immenso, é tuttavia finito e relativo. Mentre proprio perché Dio trascende tutto quanto esiste, trascende la
finitezza e la relativita di cio che é in Lui, come spieghero in fondo. Dico in Lui perché, se Dio comprende
tutto quanto esiste, tutto quanto esiste & da Dio incluso, e se tutto quanto esiste € in Lui incluso fa parte
della sua esistenza; percio é costituito della sua stessa sostanza.”:

Con queste considerazioni lo spiritualista Kempis di fatto diviene un “materialista”, perché identifica la
sostanza quale elemento di Dio. In altre parole Dio & qualita e quantita, perché e fatto di materia,
solamente questa €& la materia di Dio, cioé qualita assoluta. Come si vede quantita e qualita sono
inscindibili.

k% k

Kempis: “Come prima dicevo, nel mondo dei fenomeni, dell’apparenza, della percezione, la sostanza di cui
tutto é formato é inconoscibile in se stessa, nella sua stessa realta. Di essa, in quel mondo, si puo solo
conoscere il suo apparire, la sua manifestazione. Cio crea una sorta di identificazione fra la cosa in sé ed il
suo apparire, manifestarsi, comportarsi; tanto che si confonde la cosa con le sue proprieta, qualita, attributi
ecc., cioé con i suoi modi di apparire. Anzi, sono piu importanti le qualita, le proprieta, che la cosa in sé. Il
ferro per esempio, vale per le sue proprieta, e perfino 'uomo vale solo per le sue qualita. Tuttavia - a parte
I’errore che pud nascere dall’abituarsi al tipo di comunicazione che esiste nel mondo dell’apparenza e che
portaa dare primaria importanza alla sembianza, a cio che si estrinseca -che le qualita, le proprieta,
eccetera,siano sempre manifestazioni della sostanza, cioé che non possa esistere qualita senza quantita, i
filosofi lo hanno quasi univocamente sempre affermato. Ora, siccome a qualita fisiche corrispondono
quantita, sostanze fisiche e viceversa, si e pensato che a qualita spirituali corrispondano sostanze spirituali;



e da cio I'esistenza dell’anima quale quid che sta all’origine delle attivita delle manifestazioni dell’'uomo
definite psichiche, spirituali, o comunque non materiali.”

kkk

Ancora Kempis descrive quella, che per noi appare come realta, quale pura forma manifestata dal
succedersi delle proprieta degli oggetti, cid vale naturalmente anche per 'uomo, il cui comportamento
esprime qualita apparenti, con caratteristiche relative a vari gradi di frequenza, ora molto bassa qual & per
il piano fisico, ora sottilissima quale quella relativa al piano della mente. Questo permette, come logica
deduzione, di postulare un quid, non percepibile nell’esperienza ordinaria, ma avente un’intrinseca
quantita oltre che un’apparente qualita. Quel qualcosa € comunemente chiamato anima. Cosi ora I'anima
non & pil solo patrimonio degli spiritualisti, ma diviene un concetto accettabile anche dai materialisti,
perché appare essere quantita e qualita inscindibili. L’entita-spirito Kempis ancora una volta afferma il suo
“materialismo”!

k% k

Kempis: “Il ragionamento non fa una grinza, pero parte da una tesi, un assunto non dimostrato per I'uomo;
e cioé che I'attivita psichica o spirituale che si rivela come pensiero, sentimento e volonta, non sia una
semplice funzione del sistema nervoso. Non intendo entrare in una questione simile ora, ma chiedere: in
quale modo, a quale condizione la sostanza spirituale, I'anima insomma, il quid non materiale, potrebbe
apparire, manifestarsi, mostrare le sue qualita, le sue proprieta, né pili né meno come la sostanza
materiale?”

k% k

Continua Kempis la sua dissertazione mettendosi nei panni di colui al quale & preclusa altra percezione al di
la di quella dell’esperienza ordinaria e cerca attraverso la deduzione logica di provare che il sentire di
coscienza € quantita e viceversa.

*kk

Kempis: “Innanzi tutto dovrebbe appartenere ad una realta in cui soggetto ed oggetto fossero distinti in
qualche modo; ma cio non basta; infatti dovrebbero appartenere ad un mondo in cui la comunicazione fra
soggetto ed oggetto avvenisse attraverso alla percezione, cioé a cido che appare, cioé per mezzo dei sensi;
ossia dovrebbe appartenere al mondo dei fenomeni, dell’apparenza, della percezione. Oppure, se a quel
mondo non appartenesse, dovrebbe influenzare, agire su un tramite che di quel mondo facesse parte. Se
appartenesse alla stessa dimensione a cui appartiene la materia, il fatto di chiamarla ‘spirituale’ sarebbe
solo una questione di termini, perché una cosa appartiene alla stessa dimensione di altre quando ha, o
perché ha, la stessa natura di quelle.”

Il Maestro vuole provare che esiste un tramite che mette in collegamento due diversi piani d’esistenza.

kkk

Kempis: “Veramente la dimensione, il piano di esistenza, non é un luogo ma uno stato d’essere. Si
appartiene ad un mondo in forza della propria natura. La sostanza spirituale, per appartenere alla stessa
dimensione di quella materiale, dovrebbe avere la stessa natura. Ma allora si comporterebbe ed avrebbe le
stesse qualita di quella materiale mentre, se si é sentita la necessita di denominare ‘spirituali’ certe qualita
per distinguerle da quelle materiali, significa che esse sono diverse o di una diversita che puo discendere

3



solo da una natura diversa; e se la sostanza spirituale, per natura diversa, non puo appartenere alla stessa
dimensione di quella materiale -mentre invece in quella dimensione si manifesta- allora essa, per cio si serve
di un tramite.”

Qui si affronta il problema di come qualita cosiddette spirituali provengano da una sostanza diversa da
quella comunemente intesa come materiale e nonostante questo si manifestano nel mondo della ordinaria
percezione.

Kempis: "Ora, si da il fatto che il corpo dell’uomo é un ente materiale che manifesta qualita materiali ed
altre che materiali non sono, o per lo meno non e oggettivamente provato che lo siano; per cui se queste
qualita non sono materiali, allora é il corpo dell’'uomo un tramite attraverso al quale la sostanza spirituale
manifesta le sue qualita, cioé si manifesta nel mondo della percezione.”

k% k

Se ne puo dedurre che ¢ il corpo fisico dell’'uomo il tramite postulato, perché e attraverso di esso che si
manifesta quel quid sconosciuto al quale si possono attribuire quelle qualita non ordinarie la cui natura
appare sconosciuta.

k% k

Kempis: “Ammessa I'esistenza della sostanza spirituale, essa non appartiene al mondo dell’apparenza. A
quale dimensione puo appartenere? Ad una dimensione in cui non esiste molteplicita, separativita? Se si
osservano le qualita spirituali manifestate dagli uomini, si osserva che esse sono tutte diverse. Non ne esiste
una identica all’altra. Siccome esiste una stretta relazione, dipendenza, fra qualita e quantita, fra proprieta
e sostanza, fra attributi e enti- tanto che secondo il pensiero filosofico non si puo negare I'attributo ecc.
senza negare l’esistenza stessa dell’ente- a qualita spirituali diverse debbono corrispondere sostanze
spirituali diverse, realta spirituali diverse. Sicché se la sostanza spirituale esiste, non appartiene al mondo
dell’apparenza. Tuttavia appartiene ad una dimensione in cui esiste ancora la molteplicita, la separativita.“

Comincia a delinearsi la realta del sentire di coscienza relativa, cioé dell’anima, ma & soltanto virtuale,
perché la separazione non & reale, € solo un sentirsi tale.

k% k

Kempis: “Le qualita psico-spirituali che attraverso all’'uomo si manifestano nel mondo della percezione
sono proprieta di sostanze spirituali diverse, di realta spirituali molteplici. Se pensiero, volonta e sentimento
sono qualita spirituali- cioé proprieta della sostanza spirituale che appartiene ad una dimensione- allora
I’essere vivente nel mondo materiale é il punto d’incontro di due dimensioni di esistenza. E se cosi é, allora la
separativita, che pure esiste in seno ad una medesima dimensione, fra un piano di esistenza e I’altro, non é
assoluta.”

Si comincia a delineare I'idea dell’unita del Tutto e I'apparenza della molteplicita.

k% k



Kempis: “Ora il fatto che fra una dimensione di esistenza, quella spirituale, ed un’altra, quella materiale,
non vi sia una separazione assoluta- come per esempio puo esservi fra due circuiti oscillanti non accordati
che pure appartengono ad un medesimo mondo- si pud pensare probabile che I'enorme molteplicita delle
sostanze faccia parte di un’unita e che la connessione fra le varie realta, dimensioni, leghi la molteplicita in
un sol tutto inscindibile.”

kkk

E molto evidente come gradualmente Kempis conduca I'ascoltatore (perché la lezione & stata comunicata a
voce, solo dopo ¢ stata trascritta ascoltando la registrazione) ad identificarsi con la percezione nel proprio
‘sentire di coscienza’, senza perd mai costruire dogmi od imporre soluzioni forzate che escano dal comune
buon senso logico, ma soltanto enunciando la ferrea costruzione logica dell’Esistente.

Kempis: “Questo aspetto di molteplicita, percio di successione, di estensione, di quantita, e al tempo stesso
unitario, si osserva costantemente nella realta. La stessa quantita, cioé sostanza, e la stessa qualita, cioé
proprieta, che sono aspetti di una stessa realta, sono percepite l'una successivamente e quindi
molteplicemente, I'altra unitariamente.”

kkk

La percezione del mondo che ci circonda & molteplice per il suo aspetto quantitativo mentre tende ad
essere piu unificata dal punto di vista della qualita, ma & sempre l'illusione del sentire relativo, che in
guanto tale, sente come reale la separativita.

Kempis: “L’unita del Tutto e sempre stata intuita dai pensatori e risolta concettualmente in modi diversi.
Per esempio alla maniera aristotelica della sostanza, che é una al di la delle molteplici manifestazioni
dell’esistenza; o alla maniera panteistica di Spinoza; e cosi via. Mentre se é vero che tutta la molteplicita del
mondo manifestato trae origine da una prima sostanza addirittura indiversificata- e gia questo
rappresenterebbe una radice unitaria del Tutto- é altresi vero che I'unita é assai meno remota di cosi,
perché tutto quanto esiste concorre alla sua costituzione, forma un sol tutto inscindibile. E a proposito di
inscindibilita, che la qualita e la quantita, le proprieta e i corpi siano inscindibili, & dovuto al fatto che cosi si
presentano nel mondo della percezione, mentre in altri piani--dimensione la sostanza puo esistere priva di
qualita? Se cosi fosse in quella dimensione la molteplicita si realizzerebbe solo attraverso alla differente
quantita, intesa in senso di estensione della sostanza. Ma siccome I’estensione stessa é una qualita, rimane
confermato in assoluto il principio che i corpi sono diversi perché hanno proprieta diverse, e viceversa; e che
qualita e quantita sono inscindibili. L’una non puo esistere senza I'altra.”

La differenza di quantita corrisponde alla differenza di estensione, ma I'estensione e qualita, quindi deduce
logicamente Kempis: ‘Non puo esistere quantita senza qualita.’” Ci si puo legittimamente domandare se vale
il viceversa? Questa € la sua risposta:

Kempis: “Quindi la qualita discende dalla natura intrinseca della sostanza, si manifesta all’esterno ma trae
la sua origine dall’interno della sostanza, la quale rimane diversa in qualita anche in una dimensione dove



non esiste I'apparenza, la percezione, per mezzo di cui si manifesta tale diversita. Sicché c’e identificazione
fra qualita e sostanza.”

kkk

Nel mondo dell’apparenza la qualita che appare & sempre supportata da una sostanza che cosi la fa essere,
ecco perché eventi o persone la cui qualita si configura come distorta non possono non discendere da una
guantita limitata di coscienza.

% %k %k

Kempis: “Tale identificazione € meno evidente laddove si puo cogliere la qualita e non la sostanza, dove la
qualita si conosce e la sostanza é inconoscibile, cioé nel mondo dell’apparenza, nel mondo della percezione.
In altre parole, tale identificazione é piti evidente nella dimensione dello spirito. In tale dimensione la qualita
é la sostanza. In una simile realta, che é ancora molteplice, la comunicazione pud avvenire solo con
I'identificazione; cioé si conosce la sostanza che costituisce una realta, un essere, non gia dalle sue
manifestazioni- come accade nel mondo dell'apparenza- ma da cio che é in sé, comprendendo,

abbracciando I'essere, la realta stessa.”

kkk

Il Maestro Kempis si avvicina al cuore della lezione, lui parla da un piano diverso dal nostro, in esso la
conoscenza non passa dal linguaggio o dalla percezione della qualita delle cose, li & I'identificazione il mezzo
della conoscenza, per noi e l'estasi che permette cid, ma questa pud essere solo patrimonio di una
coscienza acquisita ovvero adeguata quantita e qualita di esperienza compresa.

Kempis: “Il ruolo degli esseri di una tale dimensione di esistenza non é comportamentale, non é di azione,
anzi non é in nessun modo un ruolo, perché non é rappresentare e fare, ma essere e sentire.”

k% k

Da queste parole si capisce bene cosa lui intende quando parla di sentire di coscienza.

*kk

Kempis: “In una simile dimensione di esistenza non c’é spazio, pur essendoci ancora separativita; quindi gli
esseri non sono pitl o meno vicini in senso spaziale, lo sono pero in senso di affinita. Tuttavia non c’é
contatto se non nella reciproca identificazione. In una simile realta gli esseri non sono piti isolati di quanto lo
siano nella dimensione della percezione, dove degli altri si conosce solo cio che appare, e I'intimo essere
rimane sempre un mistero.”

*kk

La sola vera comunicazione avviene con l'identificazione, ma questa & possibile solo fra individui dello
stesso grado di evoluzione.

*kk

Kempis: “Nel mondo dell’apparenza, infatti, non & mai possibile stabilire un reale contatto, conoscersi nella
reciproca intima realta. E questo, semmai, € il vero isolamento, la vera solitudine. Percio, da questo punto di
vista, si potrebbe dire che nel mondo dell’apparenza tutto é sempre all’esterno di se stessi, e che solo
considerando che una cosa e veramente esterna- quando di essa non si conosce nulla, neppure I'esistenza- si

6



puo affermare che quanto si conosce, anche solo esteriormente, fa parte del proprio mondo, della propria
realta e quindi di se stessi, percio e all’interno di sé sia pure solo come sembianza.”

kkk

Noi che viviamo nel mondo della percezione crediamo di essere in comunicazione con gli altri, ma ciascuno
e solo con se stesso, perché cio che crediamo essere oggettivo e reale € soltanto creazione della nostra
coscienza e da noi percepito secondo la nostra soggettivita.

% %k %k

Kempis: “Mentre nella dimensione della sostanza spirituale non solo tutto quello con cui si entra in
contatto é all’interno di se stessi, ma lo é come sostanza, come intimo essere. “

Sul piano della coscienza tutto & espressione della nostra esistenza, quantita e qualita intrinsecamente
unite, in altri termini, molto elementari, carne della nostra carne.

% %k %k
Kempis: “Nel mondo dell’apparenza - se hanno senso, un fine, le relazioni fra gli esseri e gli eventi in
generale - la percezione - cioé la possibilita di cogliere 'apparenza della realta, o meglio la realta apparente
- € il mezzo attraverso il quale il fine é raggiunto. Ebbene, nel mondo della sostanza spirituale, I’'analogo

mezzo é l'identificazione. E se la percezione e un primo passo verso il superamento della separativita, cioé
l'unificazione della molteplicita, I'identificazione é il superamento della separativita tradotto in atto.”

kkk

Secondo il Maestro Kempis il senso profondo del sentirsi d’esistere & il cammino verso I'unita, la percezione
avvia questo sul nostro piano, I'identificazione lo mette in atto nel mondo dello spirito.

*kk

Kempis: “Nella dimensione in cui la sostanza é identificata con la qualita, un essere non é un ente che ha

una qualita, ma é la qualita stessa.”

Con queste parole esplicitamente si dice che coscienza e relativa evoluzione sono la vita stessa, tutto é luce
con differenti gradi d’intensita.

*kk

Kempis: “E se nel mondo della percezione un essere é un ente che ha un sentire, una coscienza, nel mondo
della sostanza spirituale, 'essere é il sentire, la coscienza: qualita innalzata a persona. Cio é importante
perché, mentre nella dimensione dell’apparenza i corpi possono acquistare e perdere proprieta, laddove la
qualita é la sostanza perdere la qualita significherebbe perdere la sostanza; ma siccome nessuna sostanza
puo essere annullata, cessare di esistere in senso assoluto, cio significa che la qualita non viene mai
perduta.”

Con questo Kempis vuol dire che I’'evoluzione, non puo tornare indietro, perché cosi e costruito I'Esistente
nella sua intrinseca struttura di qualita-quantita.



% %k %k

Kempis: “E siccome, ho detto, la qualita della sostanza spirituale é la coscienza, il sentire, la coscienza non
vengono mai meno. Ora, I'annullamento della separativita, consequente alla identificazione, non puo che
essere un reciproco arricchimento delle parti. Sicché non solo la coscienza non cessa d’esistere ma, se é vera
I'identificazione, é destinata ad ampliarsi sempre di piti.“

Il percorso verso l'unione e continuo, si passa, attraverso successive fusioni, da sentire di coscienza piu
limitati a sentire meno limitati, la cui possibilita di consapevolezza permette una visione della realta che
trascende la precedente, come accade per la visione binoculare dei due occhi, che & fatta si da quella di
ciascuno, ma da un’altra e piu ampia prospettiva della realta, che appare non piu piatta, ma
tridimensionale.

Kempis: “E che sia vera l'identificazione - che rappresenta nel mondo spirituale il processo analogo
all’attivita di relazione degli esseri materiali - lo dimostra il fatto che la vita naturale, pur tendendo a
manifestarsi in una molteplicita inesauribile, tuttavia non tiene isolata ogni unita della molteplicita, ogni
individuo, ma lo pone costantemente in situazioni di relazione non solo con individui appartenenti alla
stessa specie, ma anche con individui di specie diverse. E quindi ragionevole supporre che gli esseri spirituali
soggiacciano alla stessa legge di relazione che, nella loro dimensione, si concretizza nell’identificazione
reciproca.”

I mondo nel quale viviamo ci costringe alla continua relazione con la diversita, che ha quale fine il proprio
superamento. E questo I'occulto significato di Gesu “Ama il prossimo tuo come te stesso”. In esso si
nasconde I’arcano che non esiste I'altro.

Kempis: “Il processo di accrescimento della coscienza & dunque inverso a quello di accrescimento del
numero, perché, mentre il numero cresce con I'accrescimento delle unita - cioé nella molteplicita - la
coscienza si incrementa nel diminuire delle molteplicita, per effetto della unificazione. Il processo di
identificazione delle coscienze individuali, che realizza il superamento della separativita, va a costituire una
coscienza riassuntiva e quindi totale. In una simile coscienza tutto é egualmente sentito, cosi come le singole
coscienze lo sentono: percio nella totalita nulla emerge in particolare.”

k% k

E interessante questa differenza fra il crescere della coscienza nel cammino verso I'unita, meno questa &
frazionata e molteplice, pil ampia € la sua consapevolezza, rispetto al numero, la cui quantita aumenta con
le unita.

kkk

Kempis: “Ora, se la qualita é percepita unitariamente, dipende dal fatto che € unitaria, percio unitaria é la
coscienza. E lo dimostra il fatto che anche nel mondo della percezione, dove tutto tende a mostrarsi diviso e
molteplice, la consapevolezza - qualita dell’uomo - pur poggiandosi su innumerevoli e distinte informazioni
fornite dai sensi, pur essendo il risultato di segnali percepiti distintamente e simultaneamente, é tuttavia un



fatto unitario, una sintesi in cui tutte le singole informazioni sono egualmente tenute presenti e che va oltre
la portata di esse, proprio per la sua unitarieta.”

kkk

Accade con molta evidenza che anche per la consapevolezza della coscienza ordinaria, pur essendo la
nostra percezione determinata da una miriade di impulsi e sensazioni, I'unita di questa non puo venire
meno, altrimenti avremmo una visione schizofrenica della realta.

% %k %k

Kempis: “Sicché la coscienza totale, pur fondandosi sulle singole coscienze individuali, non puo che essere
unitaria e percio trascenderle. E siccome la coscienza é qualita che si identifica con la sostanza, la coscienza
totale e un essere totale che per il suo trascendere la totalita é assoluto.”

k% k

Termina questa sua lezione il Maestro Kempis con la logica conclusione che la coscienza unitaria che
accoglie in sé il tutto non puod che essere assoluta, perché niente puo esistere al di la di essa. Il Maestro sa
che la sola logica ¢ insufficiente per accettare tutto questo, finisce percio con una preghiera che risuoni al
cuore dell’ascoltatore.

Kempis: “Chi sei Tu, essere assoluto di cui siamo atomi?

Tu che trascendi le nostre limitazioni ed il morire di ogni istante?

Tu che ci salvi dall’immobilita e ci fai evadere dalle condizioni di limitatezza?

Tu che ci fai esistere e non releghi la nostra coscienza ad uno stato di incompletezza?
Tu che esisti nel superamento di ogni separativita, nella comunione di tutti gli esseri?
Chi sei?

lo sono spirito e materia, e nulla di tutto questo.

Sono maschio e femmina, e nulla di tutto questo.

Non sono neppure un io, perché in me non esiste distinzione separazione limitazione: infatti comprendo il
Tutto.

Comprendere il Tutto significa non conoscere esclusione alcuna, privazione alcuna; non conoscere I’angoscia
che nasce dal desiderio di avere o di essere cio che non si ha o non si é.

Essere il Tutto significa Essere e, quindi, avere la pienezza assoluta.
Per te io sono tutto quanto ti manca per essere assoluto.
Tutto quanto sperimenti ti conduce a me, perché io sono il tuo destino.

Apparisco nascosto ai tuoi occhi, eppure sono palese a chi voglia trovarmi.



Non attribuirmi qualita che hanno un contrario, perché mi limiti. Dunque io sono illimitato. Ma pure questa
e una qualita: dunque sono indefinibile.

Sono il tuo essere e il tuo non essere, in forza del quale sei come sei, imperciocché ogni cosa del mondo
relativo esiste perché esiste il suo contrario. Ma io sono la spiegazione dei contrari, perché li trascendo.

Sono colui che dalla materia bruta trae la coscienza, in forza della quale tutto esiste. Se infatti cio che é non
sentisse o non fosse sentito, non esisterebbe. Cosi, il prodigio dell’esistenza é il prodigio della coscienza.

Esistere é sentire di esistere. lo sono I'esistenza assoluta.

Percio, sentire di esistere é sentire me. Ogni essere mi sente perché sente d’esistere, ed in forza della sua
stessa esistenza io sono presente in ogni essere. La semplice coscienza di esistere é la mia piu velata
manifestazione negli esseri, ma io sono anche cio che alimenta la loro coscienza. Percio sono la gioia che
aneli e il dolore che ti schianta. Sono I'ambizione che ti spinge alla conquista ed il vuoto che alla conquista
subentra.

Per ampliare la tua coscienza non esito ad edificare una civilta o a distruggerla. Tutto faccio in funzione di
te, del tuo vero bene.

Vedi coloro che ti circondano? Gioiscono, soffrono, si muovono, vivono e cio che tu vedi di loro avviene per
te, vedi che accade nel mondo? Accade per te. Anche cio di cui hai avuto solo una scarna notizia, sentito una
lontana eco, é avvenuto per te, figlio mio.

Il sole sorge e tramonta, le stagioni si susseguono, i pianeti percorrono le loro orbite, gli universi nascono e
periscono e tutto cio io lo faccio accadere per te, figlio mio. Dunque io sono la sostanza che ti costituisce e lo
spirito che ti anima, poiché tu sei in me ed io sono in te, figlio mio.

Ma non mi fermo solo a questo, perché rendo partecipe di me stesso ogni essere ed a ciascuno mi dono
interamente senza riserve, fino al punto che ogni distinzione io e te, ogni separazione, sono solo illusorie, e
lo sono solo quel tanto necessario a farti esistere, a donare all’essere la coscienza assoluta. Questo io sono.“

10



