VITA MACROCOSMICA E VITA MICROCOSMICA

Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,* pp. 177-185

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: "Dicesi «vita», secondo la definizione accademica, lo stato di attivita della materia diffusa nel cosmo
e specialmente della materia organica. Questa definizione bene si adatta al concetto di vita di cui noi abbiamo
parlato, secondo il quale tutto vive. Infatti, se vita é lo stato di attivita della materia, non c'e materia che non
sia in stato di attivita quanto meno a livello sub-atomico,; quindi non c'é materia che non viva. D'altra parte,
filosoficamente, la vera assenza di vita, la cosiddetta morte, puo essere solo la non esistenza. Ma cio che non
esiste non puo essere preso in considerazione, non puo servire per affermare l'esistenza di qualcosa."

kkk

Trovo discutibile dire che la morte equivalga alla non esistenza anche se da un punto strettamente filosofico,
ovvero logico, il ragionamento rimane astratto e formale per cui la materia, come noi la concepiamo
ordinariamente, non rientra in tale categoria, del resto questa stessa materia non € cosi inerte come appare,
ma come lo stesso Maestro ha gia detto, a livello subatomico é costituita da particelle in un continuo brulicare
di vertiginosi movimenti.

kkk

Kempis: "La conferma del concetto filosofico si ha dalla fisica: infatti, se lo stato di attivita sub-atomico della
materia cessasse (cioé la materia morisse, secondo il concetto accademico di vita) la materia cesserebbe di
esistere. A quel punto non sarebbe materia morta, non sarebbe niente, e, non esistendo piti, non si potrebbe
dire che cosa sarebbe. Questo é solo un ragionamento per assurdo, perché si sa benissimo che niente puo
annullarsi in senso assoluto,; quindi la non esistenza puo intendersi solo in senso relativo: cioé non esistere pit
nel modo in cui la cosa esisteva, ma esistere ancora in altro modo. Percido la morte puo essere solo” un
cambiamento di stato di essere e non un annullamento; cosi come e per la materia che compone il corpo
dell'vomo.”

*kk

Siamo arrivati al dunque, ad affrontare il problema della morte per ogni essere vivente. Per quello che
riguarda il corpo fisico appare palese che si tratta di particelle che rompono fra loro i legami per andare a
fare parte di altri aggregati molecolari, le cui funzioni sono ben diverse dalle originarie. C'¢ da domandarsi
cosa accade a quelle funzioni che al corpo fisico stesso sono attribuite, ma la cui natura trascende il piano
fisico, ovvero a quel sentirsi d'esistere che sembra rappresentare la vera essenza della vita?

*kk

Kempis: "Resta da vedere se la coscienza di esistere, quella che ci fa sentire vivi, & un prodotto del corpo fisico
ed e legata ad esso cosi com'é organizzato a tal punto che, cambiando stato a seguito della morte, la
coscienza sparisce - oppure essa coscienza ha una sua autonomia rispetto al corpo, come sembrano farlo

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



credere le esperienze extra-corporee, ed in tal caso permarrebbe anche, oltre la disgregazione del corpo, come
noi del resto affermiamo. Ma non é questo il problema del quale intendo parlare."

kkk

Il problema della sopravvivenza del sentire evidentemente non € argomento di questa comunicazione,
comunqgue rimane un postulato fermo di tutto I'insegnamento dei Maestri del Cerchio, senza di esso
cadrebbe tutto I'impianto di quello che loro vogliono rappresentare quale verita pil vicina alla Realta.

% %k %k

Kempis: “Infatti intendo riprendere il discorso della vita macrocosmica e della vita microcosmica impostato
alcuni lustri fa. «Tutto vive» abbiamo detto, ma questo comune stato di tutto quanto esiste puo essere
catalogato convenzionalmente in modo diverso. Sono forme di vita diverse quelle, per esempio, degli animali,
dei vegetali, dell'universo. Noi abbiamo convenzionalmente distinto I'unica vita che anima tutto quanto esiste
in vita macrocosmica e vita microcosmica, a seconda che l'attivita vitale e percio il retaggio del vivere faccia
capo al macrocosmo o al microcosmo. Cosi, per esempio, la vita della materia, considerata
indipendentemente da cio che la materia stessa compone, che puo anche essere un organismo animale, é vita
macrocosmica; cioé vive di vita macrocosmica la materia di ciascun piano di esistenza indipendentemente da
come tali materie sono utilizzate per costruire gli oggetti o i corpi degli esseri."

k% k

E evidente che i due concetti di macrocosmo e microcosmo sono due astrazioni virtuali nella realta del sentire
di coscienza assoluta, ma fanno parte della sua intrinseca struttura. Dal punto di vista della sostanza puo
aiutare una figurazione del tipo: Assoluto quale corpo fisico che contiene nella sua totalita le singole cellule
che lo compongono, aventi ciascuna di esse, quali microcosmi, una loro struttura propria, formata pero dalla
stessa sostanza che compone anche il corpo fisico, che le ha in sé. Questa molto elementare ed
approssimataimmagine puo aiutare ad attivare l'intuizione proiettandola nella dimensione a lei piu
appropriata per la comprensione.

Kempis: "La vita macrocosmica, nell'illusione del divenire, ha un inizio con I'emanazione del cosmo e cessa a
riassorbimento cosmico avvenuto. Ripeto: nell'illusione del divenire, perché in realta tutto e. Le materie hanno
un ciclo di vita e quindi, in qualche modo, un ciclo evolutivo che occupa l'intero ciclo cosmico. Chiamiamo
invece vita microcosmica quella che fa capo (e che cosa intendiamo con fare capo I'ho detto prima) ai
microcosmi, agli individui, in senso spirituale. La forma pit semplice di vita microcosmica é il processo di
cristallizzazione. Quella piti complessa é la vita umana. Tuttavia ripeto, tanto le sostanze che si cristallizzano,
cioé danno luogo al processo di cristallizzazione, quanto quelle che costituiscono il corpo dell'uomo, vivono di
vita macrocosmica. Se mai, per esempio, € il corpo umano nel suo insieme, con la sua attivita, che vive di vita
microcosmica; é il corpo umano come organismo costituito, non le sostanze chimiche che lo costituiscono, che
reca un retaggio di esperienze all'individuo; percio é il corpo umano compiuto che vive di vita microcosmica."

kkk

Naturalmente questa descrizione avviene in una realta in essere anche se la nostra percezione da una
rappresentazione, che fa apparire il mondo in divenire. Come i Maestri hanno gia detto, la sostanza che
compone gli esseri & unica, ed appartiene al macrocosmo, mentre i singoli corpi sono 'apparente forma dei
sentire di coscienza, determinati dal frazionamento virtuale dell'Assoluto. Cio che ora abbiamo affermato, &
pero soltanto una verita di passaggio, in quanto non esiste la dualita con una sua oggettivita. Ogni cosa, o

2



sente, ed & quindi una coscienza, o ne & il prodotto, espresso secondo le limitazioni della stessa, le quali
seguono la logica della sola e primaria limitazione cosmica.

kkk

Kempis: "La vita microcosmica la ritroviamo anche in organismi pit semplici e assai piti piccoli: per esempio
e vita microcosmica la vita di un 'ameba, di un batterio, di un microbo. Insomma ogni individuo biologico é
una vita microcosmica. La vita microcosmica ha un ciclo, una durata: permane finché dura il principio della
nutrizione, della sensazione e dell'eventuale moto. Se prendiamo in esame un organismo complesso, per
esempio il corpo umano, vi possiamo osservare la vita delle materie, delle sostanze che compongono le cellule
del corpo. Ed e vita macrocosmica. Inoltre vi troviamo la vita delle cellule e la vita dell'organismo nel suo
complesso, cioé la vita dell'uomo. Negli organismi piti semplici I'attivita degli organismi stessi si identifica con
I'attivita delle cellule che li compongono. Negli organismi complessi la vita cellulare é la vita dell’essere,
dell'individuo; pur influenzandosi a vicenda, sono distinte: ognuna ha un suo retaggio."

k% k

La complessa trama della vita si manifesta palesemente in queste argomentazioni. Le materie che danno
corpo ad ogni tipo di essere fanno parte della vita macrocosmica, mentre i singoli esseri costituiscono vite
microcosmiche, ma mentre le singole cellule costituiscono organismi identificabili con la loro stessa attivita,i
corpi pluricellulari hanno differenti attivita dovute alle vite diverse che li compongono. Esse s'influenzano ma
con percorsi completamente differenti. Tutto cio da una splendida immagine della struttura dell'Esistente,
nel quale il particolare e l'universale ,fra loro autonomi ma anche dipendenti, ritrovano la loro unita in virtu
di leggi, che per loro intrinseca necessita, conducono all'armonia dell'Uno .Eclatante esempio ¢ la legge del
karma, che legando gli effetti alle proprie cause, consente il superamento delle limitazioni dovute al virtuale
frazionamento della coscienza assoluta.

Kempis: "Ora, siccome la vita, come minimo, é sensazione, e siccome l'essere, l'individuo, delle sensazioni dei
miliardi di cellule che compongono il suo corpo al massimo non ha che un senso di dolore quando alcune di
esse si trovano in situazioni contrarie alla vitalita, c'é da chiedersi a chi fa capo il retaggio della vita delle
cellule degli organismi nei quali essa é distinta dall'attivita dell'organismo nel suo complesso. In quegli
organismi la vita delle cellule, essendo esse individui biologici, a quale microcosmo fa capo? A quello a cui fa
capo l'attivita dell'organismo, oppure ad un altro?"

*kk

La domanda & quasi retorica, perché e evidente che in noi ci sono almeno due organismi vitali: uno & quello
al quale fanno capo le nostre cellule, I'altro & quello dell'individuo, del quale abbiamo chiara consapevolezza.
Questo aspetto dell'insegnamento fa molto riflettere, soprattutto perché mette in qualche modo in crisi la
presunzione dell'io, che crede di essere una realta monolitica, mentre é frutto di strutture molteplici, anche
se tutte volte a sostenere una coscienza unitaria ed omnicomprensiva. L'affermazione che dice: “Essere
I'uomo fatto a somiglianza di Dio”, appare ora comprensibile grazie alla descrizione dell'individuo, che il
Maestro Kempis da.

* %k %k
Kempis: “Prima di rispondere a questa domanda credo sia utile rimettere a fuoco alcuni concetti, primo fra
p q p

tutti che lo scopo per il quale ogni essere esiste é quello di manifestare, rivelare, far esistere un grado di
coscienza. Ogni essere é un'infinitesima parte costituente della coscienza assoluta. Le coscienze che gli esseri

3



manifestano non sono solo diverse le une dalle altre, ma analoghe in qualita,; cioé non sono come tanti atomi
differenti gli uni dagli altri pero eguali come entita; no, sono di ampiezza diversa. La pit semplice forma di
coscienza é la coscienza di esistere; la pit complessa é la coscienza assoluta. Esiste un collegamento
indistruttibile che unisce, in successione, le forme piti semplici di coscienza con coscienze sempre pili ampie,
fino alla coscienza assoluta. E questo collegamento che impedisce di essere ad ogni manifestazione di
coscienza, cioé ad ogni essere, un episodio a sé stante, fine a se stesso, destinato a consumarsi nella sua stessa
esistenza; e ne fa invece un momento di un'esistenza senza fine, in cui finisce solo cio che é limitato,
incompleto e percio inappagato.”

La Coscienza Assoluta € unitaria e totale, ma intrinsecamente e poliedrica, ovvero fatta di un numero quasi
infinito di sfaccettature, ognuna delle quali & un fotogramma della nostra esistenza, da cid ne deriva
I'importanza e la bellezza di ogni attimo della nostra vita. Se ne fossimo sempre consapevoli, cesserebbe
immediatamente ogni forma di sofferenza ed una gioia infinita pervaderebbe la nostra esistenza. E a questo
che l'insegnamento delle nostre Guide vuol condurci, ma il sentiero prevede che ogni esperienza venga
vissuta e solo allora si potra dire "Tutto & compiuto ".

k% k

Kempis: "L'essere che ciascuno di noi é, nel presente, é quindi un momento dell'esistenza del nostro vero
completo essere, che include le pit elementari manifestazioni di coscienza gia compiutesi con le
manifestazioni delle piti semplici forme di vita e comprende la coscienza per eccellenza che non conosce
limitazione, méta del nostro apparente divenire. Il nostro vero essere di cui noi siamo momentanea, limitata
espressione € un essere ultra cosmico che affonda le radici nel nostro cosmo, o meglio che ha in noi le sue
radici di questo cosmo, ma che nella sua interezza comprende tutto quanto esiste in senso assoluto."

Il mantra "Hari Om TatSat"(Tu sei quello) sintetizza perfettamente il concetto espresso dal MaestroKempis.
Per riuscire a intuire cio € necessario abbandonare completamente ogni forma di consapevolezza fisica,
emotiva e mentale che l'attaccamento dell'io non vuole mollare. La volonta da sola non puo farlo
ottenere,perché tutto dipende dall'individuale sentire di coscienza, che seppure espressione diretta di Dio,
finché non sia stata sperimentata e quindi compresa mediante le innumerevoli esperienze, non riesce, sia
guantitativamente che qualitativamente, a manifestare pienamente la sua vera essenza.

*kk

Kempis: “Ora, la coscienza assoluta, per il fatto di comprendere ogni altra coscienza, non si deve credere che
non sia una e unitaria. Cosi come la coscienza che noi esprimiamo é la sintesi di molte altre coscienze (pur
essendo ciascuno di noi, come essere, come coscienza, come consapevolezza, una unita, un sentire unitario)
similmente é della coscienza assoluta. Dunque il nostro vero essere comprende, perché ha manifestato, stati
di coscienza pit limitata di quella che attualmente nella successione logica sta esprimendo. Questi stati di
coscienza elementari, che gli esseri hanno, sono manifestati, nel piano fisico, dalle piti semplici forme di vita,
nelle quali la coscienza di esistere si chiama sensazione.”

kkk

In queste parole del Maestro si concentra, in una splendida sintesi, I'essenza del significato “fusione —
trascendenza”. Questa modalita della coscienza avviene a vari livelli sia nel micro che nel macro. L'unita non
e monolitica, ma é risultato della sintesi di processi dialettici nei quali gli opposti si confrontano, si

4



combattono per poi essere superati da passaggi di piano e di prospettiva. Si puo dire che il vero scopo
dell'esistenza sia racchiuso in questo mistero, dove il divenire, percepito quale motore reale della vita,
trascende se stesso per rifluire nella dimensione di un immutabile eterno presente.

Kempis: "Perché vedete: ci sono delle forme di vita le quali, se si escludono le funzioni di riproduzione, sono
molto pit elementari dei robot costruiti dall'uomo. Infatti, cio che rende inimitabile la vita creata dalla natura
non sono le funzioni vitali né quelle che gli organismi viventi compiono, bensi é la coscienza e, nella sua forma
pit semplice, la sensazione, che I'uomo non riuscira mai a dare ad una macchina da lui creata, per quanto,
ripeto, essa macchina possa svolgere un'attivita assai piti complessa di quella svolta dall'uomo. Si puo dare la
sensibilita ad una macchina (per esempio: la sensibilita alla luce, al colore e via dicendo) in forma assai
maggiore di quanto riesca a fare la natura; le si pud insegnare che fare una certa cosa da piacere mentre
subirne un'altra é doloroso, ma tutto cio fara parte di un programmea, di una convenzione apriori stabilita e
non realmente sentita, non corrispondera ad una reale sensazione. Mentre la vita microcosmica, anche nelle
sue forme pit semplici, e sempre sensazione."

Tutto & coscienza per |'esoterismo, perché niente puo esistere che non senta o che non sia sentito, ovvero
una forma creata dalla coscienza stessa e dalla materia che la compone. Quale pu0 essere una definizione di
coscienza che possa farci veramente intuire |'essenza di questo concetto ? Forse quella spinta che ci fa fare
qualcosa, per noi intimamente giusta, anche se con conseguenze spiacevoli per I'io?

k% k

Kempis: "Avere sensazioni significa avvertire, sentire delle impressioni, percio avere la sensibilitda, avere dei
sensori, dei sensi, come li hanno i robot; ma in piti vivere quei segnali colti dai sensi, sentirli come impressioni
gradite o sgradite, tanto da farle essere la propria esistenza. Si hanno delle sensazioni allorché i propri sensi
sono stimolati dall'ambiente, dal mondo cosiddetto esterno; cioé allorché qualcosa dal di fuori (questa

distinzione «fuori-dentro» é convenzionale) raggiunge l'intimo dell'individuo."

k% k

| veicoli del mondo della percezione sono come degli automatismi e reagiscono alle impressioni
meccanicamente, ma dietro ad essi c'e il sentire di coscienza, che trasforma queste percezioni meccaniche
in stati di consapevolezza e poi coscienza che in sintesi costituiscono I'esistenza stessa dell'essere. Questa in
fondo é la via dell'evoluzione. Da porre attenzione alla nota riguardo al «fuori-dentro» vista come una
distinzione convenzionale. Infatti, per i Maestri del Cerchio, cido che ci appare, & frutto della creazione-
percezione del sentire di coscienza relativo, quindi € assurda una tale distinzione, non c'é né un dentro né un
fuori, perché la realta e unita, sia quando e relativa sia quando ¢ assoluta.

*kk

Kempis: “Sotto questo profilo avere sensazioni é un momento di passivita dell'individuo. Ma la vita
microcosmica, nelle sue forme piti semplici, non é solo passivita, ricettivita: & anche espressione; cioé é anche
portare nell'ambiente esterno cio che nell'intimo é percepito. Quando, ad esempio, una pianta soffre,
manifesta il suo stato di sofferenza con un deperimento della rigogliosita. Ogni vita microcosmica é sempre,
come minimo, sensazione ed espressione. Questo percepire ed esprimere, nelle forme di vita pit semplici,
conseguenza della legge di azione e reazione, é il gioco su cui poggia, si manifesta la coscienza di esistere: il



sentirsi d'essere, che é la forma piti semplice di coscienza: E questa forma pit semplice di coscienza é la prima
di moltissime altre forme che costituiscono la completezza di ogni essere."

kkk

La coscienza ha due modalita di essere, una la potremmo dire passiva, che consiste nel recepire cio che da
essa stessa proviene, una attiva che si manifesta sotto forma di creazione-espressione. Nella dimensione del
macrocosmo, ovvero della coscienza cosmica, questa creazione-espressione € rappresenta dallo spazio-
tempo nel quale viviamo e che costituisce il film della nostra esistenza.

Kempis: "Ogni forma di coscienza é un momento dell'essere cosmico a cui appartiene; cosi come il fanciullo
e un momento dell'essere uomo che comprende tutti i momenti dall'infanzia alla vecchiaia. Ogni stato di
coscienza non elementare é la conseguenza logica della manifestazione di molti stati di coscienza elementari,
di molti «atomi di coscienza», come noi li abbiamo definiti, e ciascun atomo di coscienza poggia la sua
manifestazione, la sua rivelazione, sulla manifestazione nella dimensione fisica di un altissimo numero di vite
elementari, in cui il sentire & solo sensazione. E un errore percio dire che I'anima dell'vomo proviene dai regni

naturali; giusto é dire che l'essere di ciascuno, di cui I'uvomo costituisce una fase della manifestazione, affonda

le sue radici nei regni minerale, vegetale e animale."

k% k

Cosa intende Kempis per "Essere" di ciascuno? Forse & quello che una volta i Maestri chiamavano
"Individualita", ovvero come una collana di perle, formata da sentire di coscienza relativi, logicamente legati
tra loro, che vanno dal sentire con il massimo numero di limitazioni fino, di fusione in fusione, al sentire con
|' ultima limitazione, dopo la quale c'é solo la Coscienza Assoluta.

*kk

Kempis: “Su queste vite si fonda la manifestazione della coscienza individuale. Ognuna di esse costituisce un
centro di sensazione e di espressione ed e collegata ad un atomo di coscienza. Ma badate bene: non intendo
dire che ogni individuo biologico abbia, in senso esclusivo, il suo atomo di coscienza, bensi che gruppi e catene
di individui biologici fanno capo ad un atomo di coscienza. Ognuno di quegli individui & un centro sensore di

un centro comune al gruppo a cui appartiene, centro comune che costituisce il nucleo di manifestazione
dell'atomo di coscienza di una individualita. Al pit semplice stato di coscienza di ogni individualita sono legati

miriadi e miriadi di _individui biologici appartenenti ai tre regni naturali, secondo catene e gruppi che

esprimono in successione una vita di sensazione sempre pit vasta ed un grado di mente che via via accenna
sempre pit a intellettivizzarsi. A mano a mano che tale processo avanza diminuisce il numero di individui
biologici a cui I'atomo di coscienza é legato."

All'inizio dell'evoluzione, quando il sentire di coscienza & solo un atomo di sentire, perché massimamente
limitato, non c'é un unico individuo biologico corrispondente, ma c'é una miriade di individui biologici le cui
esperienze portano elementi di conoscenza al singolo relativo sentire di coscienza, che proseguendo nella
sua evoluzione, ha sempre meno bisogno di esprimersi tramite un numero diversificato di corpi fisici, fino a
quando giunge alle soglie dell'evoluzione umana. Allora avviene quella che viene chiamata
I'individualizzazione, ovvero un salto quantico di energia, sia quantitativo che qualitativo. Al sentire di
coscienza corrispondera un solo individuo biologico, inizia a quel punto I'epopea del formarsi e crescere
dell'autocoscienza.



% %k %k

Kempis: "Cosi come nell'essere cosmico la coscienza cosmica & una, mentre gli atomi di coscienza sono

innumerevoli, cosi ad ogni atomo di coscienza é legato un solo individuo biologico capace di esprimere l'inizio
di una vita intellettiva (per esempio un cane), mentre sono legati moltissimi individui biologici che esprimono
solo sensazione. Questi sono due estremi di una scala in cui appunto il numero di individui della stessa specie
legati all'atomo di coscienza é in rapporto inverso alla vita intellettiva espressa: quanto minore é il grado

d'intelletto espresso - cioé quanto pit semplice e la forma di vita - tanto maggiore e il numero degli individui

della stessa specie che recano le esperienze ad un centro comune. Tutto questo perché, data la poca duttilita

e versatilita, delle forme di vita semplici, la varieta delle esperienze necessaria alla manifestazione di quel tipo
di coscienza sensoria é ottenuta attraverso alla ripetizione. Tale ripetizione non avviene solo per mezzo delle
vita di piti individui biologici che si succedono nel tempo, ma é molteplice anche perché utilizza I'esperienza di
tanti individui contemporanei e dei loro successori."

k% k

E interessante notare come, prima dell'evoluzione umana, avvenga si ancora la reincarnazione, ma espressa
da tanti sensori capaci di dare esperienze multiple al sentire di coscienza unitario al quale fanno capo. Questi
sensori, o individui biologici portano conoscenza al sentire e sono distribuiti nello spazio e in una
contemporaneita di tempo.

Kempis: "L'esempio classico dell'alveare ci chiarisce le idee: moltissime api che vivono contemporaneamente
e che recano le proprie esperienze sensorie al centro comune dell'alveare, la cosiddetta «anima gruppo», che
e il nucleo della manifestazione dell'atomo di coscienza. Ma la varieta delle esperienze sensorie dell'anima

dell'alveare non si esaurisce in una generazione di api: si ripete nelle successive generazioni. Ogni individuo

biologico, cioé ogni ape, & come se fosse un sensore dell'anima dell'alveare, la quale, proprio attraverso ai
sensori rappresentati dalle api, estende nello spazio e nel tempo, aumentandoli di molto, la sua possibilita di
esperire."

k% k

Questo esempio € molto chiarificatore, se ne potrebbero aggiungere una miriade di altri, dal branco di
pecore, alla mandria di vacche, cavalli ecc.. ma pil di tutti puo essere utile pensare ai miliardi di cellule del
nostro corpo, che insieme portano le loro esperienze ad un unico sentire di coscienza, che pur non
identificandosi con quello al quale fa riferimento |'essere del quale noi abbiamo consapevolezza, contribuisce
a creare la vita che noi sperimentiamo quotidianamente. E evidente che ci deve essere un legame fra questi
differenti sentire di coscienza, che sia pure su livelli molto diversi, hanno collegamenti antichi di relazione,
ovviamente di cio non ne siamo consapevoli, ma questo prova l'unione intrinseca tra le forme dell'esistente
dovuta all'unita del Tutto.

Kempis: “Prima ho detto che un'ape é un individuo biologico. Ma se per individuo biologico si intende un ente
che ha una sua vita autonoma, distinto da ogni altro della medesima specie, allora anche una cellula é un
individuo biologico: essa manifestera una forma di vita pit semplice di quella manifestata dall'ape, ma sara
sempre una forma di vita. Si trova cosi la necessita di distinguere gli individui biologi in semplici e complessi.
Sono individui biologici semplici, per esempio, gli organismi unicellulari, le singole cellule che compongono un
tessuto vivente e cosi via. Mentre sono individui biologici complessi gli organismi composti da cellule che

svolgono un'attivita vitale che non si identifica con quella delle cellule che li compongono. Per esempio la
7



nostra ape € un individuo biologico complesso; infatti essa é costituita da cellule che hanno una propria
attivita vitale che pero non si identifica con I'attivita vitale in sé dell'ape. Altrettanto si puo dire, ad esempio,
del corpo dell'uomo, costituito da miliardi e miliardi di cellule aventi tutte un'attivita vitale distinta dall'attivita
dell'vomo come individuo. Ogni individuo biologico semplice o complesso vive di vita microcosmica. Solo la
materia considerata allo stato atomico vive di vita macrocosmica.”

kkk

L’Essere € unitario ma non monolitico, cosi anche si presenta nel mondo dell'apparenza. | sentire di coscienza
relativi assumono la forma di individui variamente strutturati e tali da riproporre in analogia la modalita
dell'Assoluto. Non si & sbagliata la Bibbia nel dire che “Dio fece I'uomo a sua immagine e somiglianza” se mai
si potrebbe aggiungere che cio vale per ogni essere esistente. Se pensiamo bene, tutto cio € pil che naturale,
se consideriamo che il divino esprime se stesso in ogni cosa e che niente esiste al di fuori di Lui. Comunque
le conclusioni alle quali giunge il Maestro Kempis sono molto significative e chiare.

k% k

Kempis: “Un uomo, quindi, come individuo biologico complesso vive di vita microcosmica; le cellule che

compongono il suo corpo, quali individui biologici semplici, vivono di vita microcosmica, mentre la materia

che compone quelle cellule vive di vita macrocosmica.” “E con questo siamo tornati alla domanda che ci

eravamo posti, e cioé: la vita, come minimo, é sempre sensazione, e sempre esperienza ed arricchimento;
allora, la vita delle cellule del corpo umano, per esempio, chi arricchisce? L'uomo od un altro microcosmo? Se
la sensazione é quello strumento meraviglioso capace di evocare, far manifestare la coscienza, é chiaro che
per produrre i suoi effetti deve essere «percepita». Ora, il possessore di un organismo — un individuo biologico
complesso- dell'attivita vitale delle cellule componenti il suo organismo ne recepisce, ne avverte solo
un'esigua parte. Percio é chiaro che il microcosmo che si manifesta attraverso ad un organismo non é lo stesso

beneficiario delle esperienze sensorie delle cellule che quell'organismo compongono.”

*kk

Si pone a questo punto il problema della relazione che esiste fra I'organismo al quale fanno capo le singole
cellule e quello del quale noi siamo consapevoli e che esprime sostanzialmente la sintesi delle esperienze
fatte dall'organismo complesso. In ultima analisi puo configurarsi una perfetta analogia fra quello che
ciascuno di noi sta vivendo e la coscienza cosmica, conclusione finale della fusione di tutte le coscienze
relative che la compongono. Possiamo riportare tutto cid nel nostro intimo ed interrogarci: che rapporto c'e
fra noi e Dio ? Probabilmente la risposta non puo essere della ragione, strumento di conoscenza della mente,
ma soltanto dell'intuizione, che e propria dell'anima.

k% k

Kempis: “Nella vita di un organismo due sono i microcosmi che si manifestano e traggono evoluzione: uno,
a cui fa capo l'attivita delle cellule che compongono quell'organismo e che esprime il piti semplice grado di
coscienza, quello che si identifica con la vita di sensazione; I'altro, a cui fa capo I'attivita vitale dell'organismo
in sé e che si esprime in un complesso grado di coscienza. Quando affermiamo che nella molteplicita della
natura tutto e uno, affermiamo la somma verita che irrompe evidente e prepotente dalla conoscenza.”

kkk

Interessante e molto particolare & questa visione che ciascuno di noi puo avere di se stesso come un duplice
sentire: uno primordiale legato all'attivita delle cellule che compongono il nostro corpo, I'altro quello del
sentire del quale abbiamo parziale consapevolezza, ma entrambi danno luogo all'unita del nostro essere.

8



Questa pero é soltanto la prospettiva umana, ben pil ampia & quella della coscienza assoluta, nella quale
l'unita, pur nella sua poliedricita, € essenza. Tutto cio ci fa meglio intuire il concetto del virtuale
frazionamento del sentire assoluto nei sentire relativi, del quale parlano i Maestri. Infatti la concretezza di
tale visione, aderente alla percezione ordinaria, permette di superare la difficolta della sua astrazione.

Kempis: "Anche solo guardando il mondo fisico si scopre la coesistenza di un numero altissimo di forme di
vita che cooperano o si combattono; ma nell'uno o nell'altro caso e dalla vicinanza, dalla comune esperienza,
che si produce quel miracolo della manifestazione della coscienza, sia esso solo sensazione o sentimento del
bene e del male liberamente scelto. La reciproca dipendenza, che da un retaggio di reciproco arricchimento,
cementa le molteplici e innumerevoli forme di vita in un solo unitario organismo in cui l'esistenza di ciascuno
non serve mai solo a se stessi."

kkk

Questa affermazione permette di dare importanza, significato e valore alla vita in comune alla quale siamo
obbligati dallo sviluppo dell'odierna civilta, basato essenzialmente su un’ economia che richiede forte
collaborazione e partecipazione. Ovviamente non possono sfuggirci le difficolta che si presentano, le cui
radici hanno pero origine nelle limitazioni della coscienza umana giunta all'attuale grado di evoluzione. La
possibilita di andare oltre, sara data dalla volonta costante di mantenere e sviluppare la consapevolezza delle
intenzioni profonde che sono alla base delle nostre azioni. Questo continuamente ci insegnano i Maestri del
Cerchio e in esso risiede il fulcro del Loro insegnamento.

k% k

Kempis: "Il piti recente esempio che possiamo fare con quello che vi abbiamo detto lo possiamo prendere
dalla vita del vostro corpo, che non serve solo alla vostra evoluzione individuale, ma serve anche alla
manifestazione di forme di vita pit semplici, le quali manifestano forme di coscienza pit elementari. A tacere
poi di quello che voi, come individui, portate, consciamente o no, nella vita del vostri simili."

Ancora una volta abbiamo la rappresentazione della realta come fusione della collaborazione di diversissimi
gradi di coscienza. Cosi accade fra i sentire delle coscienze delle cellule e gli organi del nostro corpo, e poi
direttamente sullo stesso nostro sentire individuale. Il divino € multiforme e noi ne rappresentiamo un suo
infinitesimo, ma se soltanto venisse meno un solo atomo, quale noi siamo di esso, crollerebbe
completamente tutto. Cio lungi da alimentare il nostro orgoglio, pud pero fare svanire ogni nostro timore e
qualsiasi, anche momentanea, depressione.

kkk

Kempis: "Allora nuovamente torna la riflessione: che senso ha credersi non bisognosi degli altri, a loro
superiori e rifiutarli quando, nostro malgrado, per nostra fortuna, non possiamo isolarci, disgiungerci gli uni
dagli altri? Se questa é la realta, perché non prenderne coscienza?, scoprire tutto il meraviglioso intreccio che
congiunge in un abbraccio tutti gli esseri? Perché sentire estranee a sé le creature che sono di se stessi
complemento? Invero un simile atteggiamento, oltre che essere innaturale, é illogico. Percio, rendetevi
consapevoli della meravigliosa Realta in cui esistiamo; deponete ogni motivo di isolamento, separazione;
considerate ogni essere una parte di voi stessi perché, con la sua vita, contribuisce alla manifestazione della
vostra coscienza, intesa quanto meno come coscienza di esistere, quindi contribuisce al vostro sentirvi di



essere, alla vostra esistenza; e considerate voi stessi quali unita di una molteplicita il cui dovere non é quello
di asservire gli altri a sé, bensi quello di esseri strumenti della loro evoluzione."

kkk

La chiusura del Maestro Kempis potrebbe sintetizzarsi nel comandamento di Gesu:' Ama il prossimo tuo come
te stesso'. Potrebbe bastare tale affermazione per esprimere il senso profondo di qualsiasi religione od
insegnamento spirituale, ma la bellezza del messaggio dei Maestri del Cerchio Firenze sta nel dare la ragione
logica di tutto cio, che ha il suo presupposto nella struttura stessa dell'esistente, che se anche soltanto
formulata verbalmente, apre le porte all'intuizione dell'anima, la quale permette di trasformare una
consapevolezza soltanto mentale in una comprensione della coscienza, che trova cosi il suo ampliamento
oltre i limiti della sua essenza.

% %k %k

10



