| sensori della Coscienza Assoluta

Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,! pp. 210-216

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Una affermazione dice, significa qualcosa che va oltre il senso letterale. Se per esempio si dice:
‘'oggi é una belle giornata', nel significato di tempo atmosferico, implicitamente si afferma che esistono tutti
quei fattori che sono propri del bel tempo: il sole, la temperatura mite, eccetera. Questo proprio perché chi
fa l'affermazione, se é una persona oculata, la fa a conclusione della sua constatazione che vi sono quelle
condizioni per cui il tempo é definito bello; non solo, vi sono anche delle implicazioni conseguenti a quel
fatto: per esempio che le persone escono senza parapioggia, e via dicendo.”

k% k

Con questa sua premessa Kempis affronta, sia pure con molta semplicita, il problema della trasmissione
della conoscenza della realta, vista dalla prospettiva di una coscienza elevata, a chi ancora € avvolto nella
nebbia della scarsa evoluzione. E in una parola la difficoltd dell’evocazione rispetto all’angoscia
dell'invocazione. La compassione spingerebbe il Maestro di Saggezza a liberare completamente dalla
sofferenza chi & sopraffatto dal dolore, ma sa bene che i tempi devono essere rispettati, perché la coscienza
puo crescere soltanto attraverso la personale ed individuale esperienza.

kkk

Kempis: “Allo stesso modo, quando noi affermiamo che la coscienza di esistere, il sentirsi d’essere non
viene mai meno, non facciamo che enunciare un dato di fatto; ma voi siete nella condizione di chi si trovasse
in una stanza buia, senza la possibilita di vedere fuori, e si sentisse dire: 'oggi € una bella giornata':
dovrebbe starsene a cio che gli dicono. Cosi voi, non avendo la possibilita di constatare la Verita della
affermazione che il sentirsi di esistere non viene mai meno, dovete starvene a cio che vi diciamo. Anzi,
pensando allo stato di coma, al sonno senza sogni in cui sembra che I'autocoscienza venga meno, siete
portati a dubitare di una simile affermazione.”

k% k

Che il sentirsi d’esistere non venga mai meno, ¢ il punto cardine di colui che pensa che tutta la realta sia
solo coscienza. Questa & la radicata convinzione di ogni esoterismo ed i Maestri del Cerchio Firenze 77 non
fanno eccezione, ma chi vive con la propria consapevolezza, ancorata soltanto ai propri sensi, non puo
accettare tutto cio. Basta un semplice svenimento per convincerlo, che quando non & presente a se stesso,
la sua esistenza, intesa nella forma di sentire, cessa come ad un robot al quale sia stata staccata la spina, e
se non lo si vuole indurre ad uno sterile fideismo, lo si pud convincere del contrario soltanto ampliando la
sua capacita percettiva.

*kk

Kempis: “ Tuttavia dovete tenere presente che c'é differenza fra incoscienza, nel senso di mancanza di
autoconsapevolezza, e oblio, cioé non ricordare; cosicché non ricordare cido che avete fatto un anno fa a
quest’ora non significa non averlo fatto. Per cui, chi cade in coma — nel cosiddetto stato d’incoscienza — non

Y OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/06%20Oltre%20il%20silenzio.htm

ricorda poi cio che ha sognato o visto o pensato mentre il suo corpo non rispondeva;, ma questo non
significa che il suo sentirsi di esistere sia venuto meno; semplicemente non ne ha il ricordo, come
probabilmente non ricorda tanti fatti trascorsi della sua vita. L’affermazione che la coscienza di esistere non
viene mai meno significa che I'inconsapevolezza di sé non esiste.”

Kempis, con argomentazioni logiche, rende plausibile, come € solito fare, la sua tesi, anche per coloro, che
non abbiano le adeguate capacita percettive e che si rifiutino decisamente di ricorrere alla fede. La chiave e
la memoria, infatti € tramite il ricordo che si attribuisce valore di realta al sentirsi d’esistere, ma cio e
decisamente sbagliato, perché come dice il Maestro, non ricordare non vuole assolutamente dire non aver
fatto. Quante volte ci siamo domandati: “Ho chiuso il gas? Ho spento la luce? ecc.” e poi accorgersi che
tutto era stato fatto. Per0 qui, a mio parere, la sola logica non basta, necessita l'intuizione, cioé deve
esserci un salto di piano. Infatti I'identita: esistenza uguale consapevolezza di sé, pud essere veramente
compresa solo in meditazione.

kkk

Kempis: “Allora, come spiegare certi fatti che invece sembrano contraddire tale affermazione? Solo e
sempre con il venir meno del ricordo? Non sempre. Il piano del sentire — cioé della coscienza di essere — é il
piano akasico; pero la consapevolezza del mondo esterno si sposta, traslata nel piano dove l'individuo ha il
corpo con i sensi aperti al mondo esterno. Se é incarnato, i sensi del suo corpo fisico lo renderanno
consapevole del mondo fisico con cui entra in contatto, ed egli credera che tutto il suo essere sia in quel
piano, mentre lo sara solo elettivamente, virtualmente, in forza di tale meccanismo, perché il nucleo del suo
essere — quello che é responsabile della sua esistenza, della sua coscienza di esistere — sara sempre nel piano
akasico. Cosi la sua consapevolezza sara polarizzata sul piano fisico, pure essendo egli al centro dell’attivita
di altri corpi ubicati, per materia, in altri piani cioé astrale e mentale; solo che essendo i sensi di quei corpi
non volti all’esterno, non gli daranno la consapevolezza della vita su quei piani.”

Questa e un’affermazione molto importante, purtroppo non é facile accettare da chi sia radicato troppo
fortemente sulle informazioni che gli vengono dall’esperienza ordinaria. Senza lasciarsi un po' andare
all'intuizione, abbandonare per qualche istante I'ordinaria consapevolezza, € assai difficile concepire
possibile cid che Kempis afferma. Non ci vuole la fede ma & soltanto necessario allentare un po' la presa
dell’io. Le tecniche indicate dagli Yoga Sutra di Patanjali danno pero anche delle importanti indicazioni per
sperimentare tutto questo. Il fine della scienza dello Yoga & di rendere scientifica quella conoscenza che
I’esoterismo pone come filosofia.

*kk

Kempis: “Nel caso, invece, di cosiddetto sdoppiamento, i sensi del corpo fisico si chiudono all’omonimo
piano, mentre si aprono quelli del corpo astrale e I'individuo diviene consapevole della porzione del mondo
astrale che le sue capacita ricettive gli consentono di avere. Ora, i sensi del corpo fisico si possono chiudere
o attutire momentaneamente anche senza che si aprano esternamente quelli degli altri corpi. Cio avviene
piti comunemente quando l'individuo é assorbito dalla intensa attivita degli altri suoi corpi: per esempio
quando pensa intensamente. Vi sara capitato di pensare con intensita e di perdere, o avere molta attutita,
la cognizione di cosa avviene attorno a voi nel piano fisico. Cio non significa che avete cessato di esistere in
senso assoluto; se mai vi siete astratti dall’esistenza in quel piano cosi come quando il vostro corpo fisico
dorme; ma la vostra esistenza non e venuta meno e non € venuto meno il vostro sentirvi d’essere."

2



% %k %k

Con questi ulteriori esempi si mostra come nella nostra percezione ordinaria si possa perdere
apparentemente consapevolezza di sé, senza che venga meno il sentirsi d’esistere. E evidente che alla base
di queste osservazioni c'e una non usuale concezione di come sia costituita la struttura dell’essere umano.
Infatti per Kempis, il sentire di coscienza, cioé cio che solo esiste, esprime se stesso mediante differenti
gradi di frequenza di energia, il pil basso dei quali & corrispondente a quello fisico, con esso esprimiamo il
nostro modo di essere in incarnazione. Poi abbiamo altri due livelli meno densi, ma sempre pesanti in
rapporto ai piani della non dualita, uno crea le emozioni ed un altro rende possibile il pensiero. Oltre c’e
I"akasico, coscienza pura, ma con vari gradi, avente in sé I'essenza dell’esistenza, divina in potenza, pero
limitata in atto, perché virtualmente separata dal Tutto nella consapevolezza.

kkk

Kempis: “Esistenza e sentirsi di esistere sono inscindibili e in interrompibili, perché sono la stessa cosa.

Mentre sono cose diverse e disgiungibili il senso di esistere ed il ricordo. Non si ha cognizione di aver fatto
qualcosa o perché e venuto meno il ricordo dell’atto, o perché la si é fatta in un momento di distrazione,
cioé mentre si era immersi in un assillante pensiero. Nell’'uno o nell’altro caso, pero, la mancanza di tale
cognizione non significa che sia venuta meno la consapevolezza di esistere."

kkk

Questa netta affermazione di Kempis, condivisa anche da tutto I'esoterismo, sostiene che esistenza e
coscienza sono la stessa cosa.

Kempis: “Dicevo che_esistenza e sentire sono una cosa sola; tant’é vero che niente puo esistere se non

sente o se non é sentito. La materia definita inanimata non sente ma é sentita dalla coscienza cosmica, la
quale sente l'intera realta cosmica di cui é costituita,_cosicché la_materia esiste in forza della coscienza

cosmica.”

k% k

Questa rappresentazione della Realta & decisamente idealista, quindi forse troppo parziale, ma se la si
considera nella totalita dell' insegnamento, si vede che si tratta di un idealismo sui generis, che non si
allontana molto, nella sostanza, da una certa prospettiva materialista.

*kk

Kempis: “Ora, come ho detto in un'altra occasione, siccome la coscienza cosmica é tutta e solo quella che
tutti i sentire degli esseri compongono, cio significa che l'intera realta cosmica e costituita da tutti i sentire
di tutti gli esseri, e che la coscienza cosmica sente la realta cosmica per mezzo dei sentire degli esseri. Sicché
non puo esistere una materia inanimata senza che almeno un essere la senta, la percepisca; e se e percepita

saltuariamente, nei tempi in cui non é percepita da alcuno, non esiste.”

kkk

Questa affermazione da grande forza e valore al sentire di coscienza di ciascun essere, perché per essa é dal
particolare che nasce l'archetipo e non viceversa. Questo & un aspetto assai meno idealista
dell’affermazione precedente. Piuttosto appare sconvolgente e qui decisamente idealista, I'implicazione
per la quale esiste solo cio che e percepito o percepisce, potrei quindi logicamente dire: “Il tavolino, che mi
trovo davanti, cessa d’esistere, nel momento in cui mi allontano dalla stanza, perché non e piu da alcuno

3



percepito.” Presa cosi di per sé questa osservazione & coerente con le premesse fatte, ma queste vanno
coniugate con la concezione unitaria del tutto, per la quale e il sentire della coscienza cosmica,
trascendenza e fusione dei sentire di coscienza individuali, che permette I'esistenza anche di cio che non &
percepito soggettivamente. La contraddizione appare qui evidente e puo essere superata solo con
I'intuizione ed il salto conoscitivo della logica dialettica, perché la logica, che ha il postulato della non
contraddizione, non lo consente. E il nodo della trascendenza, a mio parere, il punto focale.

Kempis: “Immaginiamo un ipotetico cosmo. Tale cosmo sara costituito solo da cio che gli esseri di quel
cosmo percepiscono. E siccome il sentire degli esseri é in graduale ampliamento, anche il cosmo,
considerato nella successione dei sentire dei suoi esseri é di conseguenza in graduale ampliamento. Cosicché
quanto gli esseri percepiscono, sentono in senso lato, come conseguenza dell’ampliamento della loro
coscienza, prima non esisteva. E siccome il cosmo é un dossier costituito da tutte le situazioni percepite dagli
esseri, sono gli esseri stessi che creano il cosmo.”

k% k

La coscienza cosmica e costituita dall’insieme di tutti i sentire, quindi sono questi che fanno la nostra realta.
Non bisogna dimenticare pero che essa non ne & la sommatoria, ma la loro fusione, che da luogo alla
trascendenza. Quindi abbiamo una realta completamente diversa perché non ha piu i limiti dei sentire
individuali, anche se tali sentire sono algebricamente sommati fra loro.

k% k

N

Kempis: “Totale rovesciamento del concetto di “realta” che ha I'uvomo. Dire che la realta cosmica é formata
dall’insieme delle percezioni, da quanto gli esseri percepiscono, puo suonare come una contraddizione.
Infatti puo sembrare che la realta sia li e che I'essere la colga con la percezione. Per non incorrere in tale
errore, bisogna rifarsi al concetto di realta piti volte illustrato, ed in particolare al fatto che tutto fa parte di
Dio e che tutto, quindi, é costituito di divina sostanza, cioé di spirito; e che I'essere, il soggetto limitato,
percepisce la divina sostanza che lo costituisce, e nella quale & immerso, limitatamente. E in forza della sua
percezione limitata che la realta gli appare in un certo modo ed egli crede che la realta esista
oggettivamente come lui la vede, mentre la realta in sé, al di la del soggetto percepente, é radicalmente

diversa: dal punto di vista della sostanza, é sostanza indifferenziata.”

Questo & un punto particolarmente importante, la teoria che Kempis presenta ¢ direi quasi kantiana: Esiste
un Tutto, costituito quantitativamente da materia indifferenziata, da un altro punto di vista Coscienza
Assoluta. Questa, virtualmente e frazionata in sentire di coscienza limitati, che sono tali non perché lo siano
oggettivamente, ma perché cosi si sentono. Le loro limitazioni determinano il film della vita. Questo € in sé
soggettivo, non solipsista, perché le leggi che lo determinano sono comuni, ma per chi lo vive é reale, ed &
giusto cosi, perché e dall’appalesamento di tale esperienza che la coscienza percorre il sentiero del ritorno
al Padre. Da cio la relativita della vita, assai difficile da accettare per I'io, che avviluppato in sé, vuole
chiudere I'esistente nelle proprie spire. La vera e sincera tolleranza € una qualita assai difficile da trovare,
perché implica la comprensione che ognuno € in cammino, e sempre la vita in ogni sua forma & possibilita
d’evoluzione. Questo e il messaggio che Gesu ci ha dato con l'invocazione al Padre nel culmine della
sofferenza: “Perdona loro, perché non sanno quello che fanno”.

k% k



Kempis: “Un oggetto che voi percepite in forza dei vostri sensi, esiste come voi lo cogliete in base alle
limitazioni della vostra capacita di percepire la divina sostanza. Al di la di ogni limitazione della percezione,
I'oggetto non esiste. In sé non esiste se non come sostanza indifferenziata. Ecco perché il cosmo non puo che
essere l'insieme di tutte le percezioni, cioe del sentire in senso lato di tutti gli esseri, e cio che non é sentito

non esiste. Ed ecco perché chi sente esiste: infatti sentire significa, prima di tutto, sentire se stessi, sentire di
esistere. Da una simile concezione della realta discende che ogni essere & un nucleo, un centro di sentire;
sentire che é come minimo sensazione e come massimo coscienza onnicomprensiva; il quale, con la sua vita,
con l’esistenza, contribuisce a creare, a determinare, a fare esistere non solo l'insieme dei cosmi, ma
addirittura la coscienza assoluta.”

% %k %k

La percezione & sempre soggettiva, puo essere pil 0 meno ampia in funzione delle limitazioni del soggetto
percepente, non credo pero sia corretto, come potremmo essere tentati, fare una scala di valori, perché
tutto cio che é percepito, pur non esistendo in sé, permette alla coscienza assoluta d’esistere. L’Assoluto
esiste, in quanto si manifesta anche come relativo, ma vale naturalmente anche il viceversa. Potremmo dire
che ogni istante di vita esprime la gloria di Dio. Il sentire, per Kempis, ne € I'essenza ed il sentirsi d’esistere,
in noi, ne & la piu intima manifestazione. Da tale considerazione, fuggire |'istante senza coglierlo in piena
consapevolezza vuol dire negare Dio, ecco perché la gioia in tutti i suoi aspetti & uno dei pil importanti
valori della vita.

Kempis: “Ogni essere é un sensore della coscienza assoluta, il quale pero non é un punto passivo di
ricezione; al contrario: & un manifestatore, un creatore di una parte dell’esistente. Di pit: cido che esiste,
esiste quale risultato del sentire, dell’esistere di ogni essere. Percio_tutto discende o risale al sentire. La

stessa delimitazione dei cosmi non é un fatto precostituito, é un fatto consequenziale; cioé non é creato un
cosmo nel quale sono collocati gli esseri, bensi dalla qualita dei sentire che sono conseguenza logica I'uno
dell’altro e quindi della loro aggregazione, nasce un sistema, un insieme che si definisce cosmo. Ogni
insieme, ogni sistema di sentire, ha uno svolgimento logico indipendente rispetto agli altri ed ha un solo
punto di contatto: quello dove é risolta la diversita, origine e fine della separativita, della molteplicita.”

La responsabilita di ognuno appare qui evidenziata in tutta la sua bellezza e gratificante potenza, perché e
dalla qualita dei sentire che nasce il sistema dal quale proviene la struttura di un cosmo, ovviamente tutto
avviene secondo una sequenzialita logica che va dalla minore evoluzione o atomo del sentire a quella
massima o della coscienza cosmica stessa, la quale perd unisce in sé tutto cid che la compone ed in parte la
determina. Poi lei stessa si fonde con le altre scintille divine o coscienze cosmiche per dare corpo alla
coscienza assoluta.

kkk

Kempis: “La struttura della realta é logica e cio garantisce I'impossibilita dell’assurdo e della mancanza
della ragione, del motivo per cui. Infatti se ogni successivo & sempre un successivo logico, cio significa che é
sempre fondato e conseguente. Tuttavia cido non significa che sia il solo possibile; lo svolgimento logico
lascia spazio a pit possibilita, sia pure di diversa qualita; ma é proprio dal salto di qualita, conseguenza
della scelta delle possibilita, che si afferma una coscienza, un sentire piti ampio.”

k% k



Questa e un affermazione molto importante, perché investe il tema della liberta. Se tutto & una pura
sequenzialita logica, pud sembrare che la liberta non esista nel modo piu assoluto. Cid non & vero per
Kempis. La soluzione che lui da’ & abbastanza complessa ed ¢ stata affrontata in numerose sedute. Per
presentarla a chi non & in grado di sperimentarla ,é stato necessario tradurla in termini speculativi e la sua
accettazione, al di la della verifica logica, rimane affidata alle possibilita d’intuizione del ricercatore. Per
Kempis, la struttura di cid che noi viviamo, & come un film, costituito di tanti fotogrammi, perfettamente
consequenziali. Finché il film & unico, la liberta non esiste, ma quando il costrutto logico lo permette,
possono esserci delle varianti alla catena di fotogrammi, corrispondenti a piu possibilita di scelta. Di fatto, si
formano due spezzoni di film paralleli, scaturiti da un unico film e confluenti nel film originario. La liberta,
sempre molto relativa, consiste nel viverne uno o I'altro, pur restando entrambi, ad un osservatore esterno,
perfettamente identici nella loro vitale attivita. Mi rendo conto della estrema sintesi di questa esposizione,
ma la teoria delle varianti & assai complessa e di difficile accettazione, per questo le voci del Cerchio hanno
dovuto rispondere a tante domande per chiarire i numerosi dubbi ed incomprensioni. Comungue questo
tema potra essere ripreso con pil completezza in altre trattazioni.

kkk

Kempis: “In sostanza, la struttura matematica della realta non rende il tutto un insensibile meccanismo.
Cio che rende inumana una macchina non é la sua struttura matematica, ma l’assenza di coscienza. Mentre
si da il caso che la realta sia essenzialmente coscienza, percio la sua strutturazione non annulla la sua
esistenza; al contrario la rende possibile.”

k% k

Questa affermazione & molto illuminante. La realta cosi concepita richiama alla mente I'immagine di una
cattedrale gotica, perfetta nell’armonia delle forme, costruite con precisi rapporti armonici, vedi sezione
aurea, che € in grado di trasmettere, attraverso una limitata porzione di materia, un’idea universale. In altri
termini, I'infinito potere della coscienza & manifestato attraverso la razionale strutturazione della pietra e
del marmo, in sé materie, la cui coscienza esprime il massimo grado di limitatezza.

k% k

Kempis: “Dire che esiste solo cio che gli esseri sentono in senso lato potrebbe portare a credere che la
realta fosse onirica, un insieme di sogni; invece I'insieme dei sogni ubbidisce ad una logica matematica,
cosicché il soggetto non vive mai I'assurdo fantastico, ma sempre il logico conseguente. Ed é questa
consequenzialita che garantisce I'unita del Tutto, e viceversa; sicché ogni nucleo di coscienza — sia pure
centro di sensazione — concretizza, manifesta, costituisce un quid di sentire che per esistere
qualitativamente unico, al fine di dare la qualita assoluta al Tutto, deve avere il sapore che finisce, mentre
ha una natura immutata nella eternita del non tempo.”

La concezione della realta in essere & alla base degli insegnamenti di Kempis. Questa puo essere anche
messa in discussione, ma, sia pure anche soltanto con l'intelletto, se I'evoluzione non é sufficiente,
permette all’individuo di respirare una sensazione di grande liberazione e di distacco. Infatti, ogni nostro
attimo vitale, qualunque esso sia, puod essere vissuto quale goccia dell’ oceano onnipervadente, immutabile
ed eternamente esistente, che & I’Assoluto. La legge morale rimane, ma quale aspetto della costruzione
logica della vita e non incombe piu come obbligo imposto dalle umane organizzazioni, vedi chiese, quasi
sempre motivate dal potere e dall’avidita.



% %k %k

Kempis: “Scopo del mio discorso é quello di farvi soffermare sul fatto che il cosmo é costituito solamente ed
unicamente dai sentire degli esseri. Ecco perché il piano akasico, o dei sentire, & il mondo degli archétipi.
Badate bene, gli archetipi non esistono alla maniera degli Universali di Platone, cioé in sé concepiti, separati
dalle cose; bensi alla maniera dei Terministi, dei Nominalisti. In altre parole, come la legge della materia
non esiste astrattamente ma é insita nella materia stessa, I'archétipo scappa fuori quale comun
denominatore delle creazioni degli individui e non viceversa. Quindi importanti sono gli individui, il loro
sentire e la loro conoscenza percettiva.”

% %k %

| Nominalisti ed i Terministi appartengono ad una corrente filosofica scolastica secondo la quale i concetti
universali ricavati come astrazioni dal particolare sono privi di realta sostanziale, poiché solo gli individui
hanno esistenza reale. Posizione questa assai vicina a quella di Carlo Marx che ironizza sulla filosofia
idealista di Hegel con queste parole nella sua opera la Sacra Famiglia: “Ma le mele, le pere, che ritroviamo
nel mondo speculativo sono solo mele, pere apparenti; esse sono infatti momenti vitali del «frutto», astratta
essenza intellettuale, quindi esse stesse sono astratte essenze intellettuali. Quindi, cio che é bello nella
speculazione e ritrovarvi tutte le frutta reali, ma come frutta che hanno un significato mistico pit alto, e che,
cresciute dall’etere del tuo cervello e non dal suolo materiale, sono le incarnazioni del «frutto» del soggetto
assoluto ...”. L'idealismo della filosofia dei Maestri del Cerchio acquista qui una connotazione materialista
che, se anche in sé molto particolare, permette all'individuo di recuperare quel valore e quell'importanza,
che gli sono negati da una concezione platonica del reale vissuta misticamente

k% k

Kempis: “E ben diversa questa concezione della Realtd e quindi della Divinitd, da quella delle varie religioni
e filosofie. Ora essere immersi e fare parte della Realta divina, cioé affermare I'immanenza di Dio in tutto
quanto esiste, senza tenere presente che Dio trascende la somma di tutto, pud erroneamente far ritenere
che manchi quell’afflato di amore provvidente che invece facilmente si pud attribuire ad un Dio-persona,
distinto dalla sua creazione, spettatore e giudice delle azioni degli uomini. Ma I’ho detto prima: é un errore.”

Sembra esserci contraddizione in questa comunicazione. Ora I'immanenza di Dio appare come aspetto
determinante dell’Assoluto, poi improvvisamente anche la trascendenza e fortemente sentita. Bisogna pero
tenere presente che parlare dell’Oltre e impossibile in termini razionali, il mentale inferiore non basta piu.
Allora Kempis stimola I'intuizione, che nasce si in prima istanza dall’emozione, ma, coniugata con tutto cio
che la ragione, giunta ad estremo limite, ha prodotto, diviene percezione dell’anima.

Kempis: “Anche se Dio non ci guarda dall’alto ma ci ha in Sé, anche se non é una persona, ci conosce. Anzi

ci sente pit di un Dio antropomorfo perché facciamo parte del suo sentire, della sua Realta, che é Sua in
quanto nostra. Non solo: nel suo modo di essere, pit simile al panteismo che al teismo, Egli ci parla, soccorre
costantemente le nostre necessita e ci guida meglio di quello che potrebbe fare un Dio personalizzato.”

kkk

Questa lode della preghiera, in un primo momento stupisce se si pensa a cio che e stato detto finora, ma e
assai consolante, ci fa sentire immersi in una realta sostenuta dall’amore e non in una fredda macchina. Il
Padre Nostro, la preghiera che Gesu ha insegnato, esprime poeticamente I'essenza del significato di queste

7



parole. Quando il sentire di coscienza é sufficientemente ampio, quelle che sono le contrapposizioni del
linguaggio logico, quali panteismo-teismo od altro, sono di colpo superate dalla sintesi della dialettica dello
Spirito, ecco perché I'amore ¢ il maggior potere che 'uomo possa avere, tutto il resto € conseguente.

Kempis: “Non é forse I'esistenza tutta un interrotto contatto con Lui e non é il gesto affettuoso dell’amore,
come lo sgarbo dell’antagonista, un suo discorso? Un suo modo di dirci di alimentare la coscienza? Tutto
quello che gli esseri vivono ha tale unico scopo; perfino gli avvenimenti conseguenza di istinti peggiori
accadono affinché gli esseri prendano cognizione delle loro limitazioni, e le trascendono. Stolti se credete
che Dio si faccia sentire solo saltuariamente nella vostra vita, cioé solo quando le cose si mettono nel modo
che vi aggrada; o quando la bonta e la gioia illuminano gli uomini. Dio sempre, costantemente conduce il
nostro cammino. Solo che la vera ragione della vita, con tutti i problemi che il modo di essere di ognuno
comporta, sfugge a chi non ha la capacita d’osservarla in tutte le sue vaste implicazioni; ed allora tutto
sembra senza senso, o addirittura opera di un demone sadico.”

k% k

N

“Tutto mi parla di Te” e I'essenza di queste frasi. Quanta fede ci vuole per accettarle fino in fondo, ma
anche gquanta consolazione se ne puo ricavare. L’ansia che nasce dal senso di colpa del peccato svanisce, la
punizione divina cessa d’essere concepita come tale, ogni atto della vita anche non nobile esprime il
manifestarsi di Dio. E un paradosso, ma in fondo lo stesso buio quale sua negazione rivela I'esistenza della
luce, senza il male non esiste il bene, perché altrimenti non potrebbe essere concepito. In apparenza ci
vuole fede anche per percepire una ragione nella vita, intuire la consequenzialita logica negli avvenimenti
non e facile a fare, pil comodo e abbandonarsi al caso per sfuggire a se stessi. Chi sa guardare avverte ‘La
sfortuna non esiste ‘, le voci della profetica medianita di Roberto Setti, lo dimostrano alla loro maniera, ma
a ben vedere basterebbe un po’ di distacco nell’osservazione dei fatti per capirlo.

*kk

Kempis: “Non sto ripetendo con altre parole il discorso di altre concezioni: «che i disegni di Dio sono
imperscrutabili e quindi non si deve indagare». Se non possiamo dire ad ognuno di voi la cronaca
dettagliata delle precedenti azioni che vi hanno determinato ora, nel vostro attuale stato, e quindi la
particolare ragione di esso, tuttavia abbiamo dato una spiegazione da cui emergono principi generali ai
quali ubbidiscono tutti i casi particolari. Sicché la non conoscenza non riguarda la motivazione filosofica ma
solo la cronaca dei fatti che a quella motivazione ubbidiscono. Il che & molto di pit che dire: «non indagare
per conoscere le cose divine», specie quando il sapere — secondo quella concezione — puo fare ben scegliere
fra l'inferno ed il paradiso con una conseguenza eterna.”

kkk

Abbandonata la parentesi mistica, Kempis riprende la sua impostazione razionale, mettendo in evidenza
come nel suo insegnamento viene enunciata e dimostrata la legge fondamentale della vita, detta del Karma
o di Causa ed Effetto. In virtu di essa ognuno pud facilmente trovare il filo delle proprie azioni e delle
conseguenze da lui subite a causa di queste. Ancora la voce del Cerchio non perde occasione per avere una
nota ironica e quindi polemica verso quelle religioni le cui affermazioni sono fatte basandosi soltanto sulla
fede nei dogmi e per le quali la ragione e strumento superfluo.



Kempis: “In verita siamo nel seno di Dio, costantemente con Lui in contatto, da Lui alimentati, ognuno
esprimente un grado di coscienza e quindi con una propria liberta e responsabilita, nonostante che Dio non
sia una persona distinta da tutto quanto esiste e nonostante che la Realta sia razionale. Dio non parla agli
uomini alla maniera narrata dalle antiche scritture, non gioca con loro a nascondersi per farsi intravedere di
tanto in tanto da qualcuno, ma ininterrottamente ci comunica I’esistenza e indiscriminatamente si rivela in
ciascun essere alimentandogli il sentire. Il rapporto fra Dio e I'uomo non é quindi saltuario e di pochi, ma

intimo e totale."

% %k %k

L'identificazione in Dio € un punto fermo per Kempis, sentire la sua presenza in noi & la pilu grande
benedizione che possa alimentare la nostra vita, ma non nei testi sacri questa la si puo trovare, solo il
grande palpito della vita ce la pud donare, a noi spetta porre la giusta attenzione per percepirla.

kkk

Kempis: “E I'ora che vi stacchiate dalle figurazioni immaginifiche delle religioni, che vanno bene per I'uomo
mentalmente bambino, altrimenti I'intelligenza sard solo dell’ateismo. E I'ora che prendiate coscienza del
fatto che la realta materiale e spirituale sono una sola cosa, e soprattutto che questa unica realta é
assolutamente razionale. E finito il tempo in cui la morale veniva imposta, perché la verita dello spirito non
appartiene al fantasioso mondo delle favole. Una nuova éra sorge e I'uomo esce dal confuso mondo del
fanciullo per entrare in quello piti consapevole dell’adulto. Per voi é gia I’alba del nuovo giorno. Pace a voi.”

La comunicazione termina con una forte esortazione che ha in sé un inno alla ragione. La morale che nel
passato e stata comunicata ed a volte imposta con la paura o l'illusione dell’emozione, per 'uomo della
nuova era deve essere frutto di ragionevole comprensione, non ci sono pil scuse. L'uomo cresciuto ha gli
strumenti giusti per potere veramente capire cosa intendeva Gesu con l'indicazione “Ama il prossimo tuo
come te stesso” cioe che non esiste distinzione fra sé e I'altro.

k% k



