La Divina Sostanza Indiversificata
Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,* pp. 217-223

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Il cartesiano cogito ergo sum, cioe «penso quindi esisto», mise in crisi il pensiero filosofico

occidentale fino ad allora esistito, che aveva ammesso reale — cioé in se stesso esistente — tutto quanto é
oggetto della conoscenza dell’'uomo; mentre I'affermazione di Cartesio rendeva certa solo I'esistenza del
soggetto pensante. Una simile concezione trova nel solipsismo la sua estrema posizione, perché afferma
come realmente esistente solo il soggetto percipiente, in quanto ogni altra cosa o persona sarebbero solo
sue percezioni.”

k% k

Molta parte dell'insegnamento dei Maestri del Cerchio Firenze 77 fa riferimento all’intimo dell’individuo,
perché per essi la Realta € coscienza od estrinsecazione di essa, quindi non poteva non essere preso in
considerazione il dubbio cartesiano sull’oggettivita dell’esistente al quale pud dare una risposta
soddisfacente soltanto l'interiore consapevolezza dell’io pensante, quale poi possa essere la sua vera
essenza e un altro problema d’affrontare.

k% k

Kempis: “Chi ha seguito cio che in piti occasioni abbiamo detto, sa che noi affermiamo che esiste solo cio
che sente in senso lato, ossia che percepisce, e cio che é sentito ossia percepito; quindi le cose che non
sentono e sono percepite saltuariamente, esistono solo allorché sono percepite. Non solo: abbiamo detto
anche che le cose che sono percepite non esistono in sé come vengono percepite: la loro realta — al di la
delle limitazioni dei soggetti percipienti — é la realta della sostanza indifferenziata. Sicché gli oggetti che
cadono sotto la vostra attenzione, come voi li percepite esistono solo nella vostra percezione e in forza delle
sue limitazioni. Quindi se venissero meno le limitazioni percettive sparirebbero gli oggetti, e non sareste voi
a non percepirli piti, pur essendo essi ancora esistenti oggettivamente, bensi I'inverso: non esisterebbero piti
in quanto voi non li percepireste pitl.”

Va qui ben chiarito che quando Kempis parla di limitazioni intende limitazioni della coscienza. Infatti,
secondo i Maestri del Cerchio, la Coscienza Assoluta virtualmente si fraziona limitandosi in sentire di
coscienza sempre meno ampi, fino a raggiungere il massimo delle possibili limitazioni. Cioe essa allora si
esprimera mediante I'atomo di coscienza, il quale, dalla sua prospettiva, rifara il percorso a ritroso verso |l
sentire pil elevato, cid avverra attraverso la creazione di una realta soggettiva, la percezione della quale
trasformera gradualmente l'ignoranza prima in consapevolezza e poi in comprensione. Da notare che i
sentire di coscienza sono fra loro connessi mediante fusioni, in modo che i sentire piu elevati contengono
quelli a loro inferiori fino ad arrivare a quello massimo, che avendoli in sé tutti, esprime la totalita
dell’esistente. Per quanto detto, avviene che ogni singolo sentire crea e percepisce una realta conseguente
al suo livello. Cosi quando un sentire si trova nella condizione di dover utilizzare un corpo fisico lo creera
insieme alla serie di fotogrammi ad esso collegati secondo le sue necessita.

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/06%20Oltre%20il%20silenzio.htm

% %k %k

Kempis: “Allora, la realta dei mondi della percezione é come un sogno che non esiste se non nella mente
del sognatore, che finisce di esistere col risveglio del dormiente ma che in se stesso non esiste? Non é cosi,
ma e qualcosa di molto simile. Vedro di spiegarmi meglio.”

kkk

Kempis non vuole confondere il suo insegnamento con quello che viene prospettato da alcune filosofie e
concezioni solitamente di matrice indiana, che considerano la Realta quale espressione di un sogno della
divinita, dando percio ad essa tutti i caratteri di cido che appartiene al mondo dell’onirico, cioé vacuita,
inafferrabilita e soprattutto illusorieta, facendo cosi perdere all’ascoltatore il senso di una dimensione
pratica e concreta della vita con la quale si deve proprio misurare il limite della sua coscienza. Infatti e
proprio dal confronto con la resistenza che la vita crea, che & possibile la consapevolezza del limite stesso,
in altri termini I'esperienza e veramente |'unico ed insostituibile strumento di evoluzione della coscienza, al
di la delle varie proposte soteriologiche di tutte le chiese e religioni. Il massimo che qualsiasi dottrina o
pratica di ogni tipo puo dare al cammino della crescita della coscienza, € quello di favorire I'attenzione alla
vita stessa, eliminando tutti quegli elementi di disturbo della mente che possono essere generati dalle
esperienze passate, che non essendo state comprese, tendono, come dei file annidati nelle nostre
strutture, a coartare alla ripetizione il comportamento. La tanto diffusa e, reclamizzata oggi, pratica della
meditazione ha come fondamentale scopo quello di favorire I'attenzione della mente alla consapevolezza
della vera intenzione, quale intima causa dell’azione. Al riguardo si puo ricordare che fra le voci, che a lungo
hanno parlato nell’ambito del Cerchio Firenze 77 quella del maestro Claudio, ha, quale precipuo
insegnamento, quello di guidare alla conoscenza di se stessi.

k% k

Kempis: “E chiaro che la Realtd é la vera qualita condizione di tutto quanto esiste; ed & chiaro che la realtd
e tanto meno relativa quanto pil e totale. Ora, la Realta assoluta non contiene oggettivamente esistenti i
mondi che voi conoscete e quali li percepite come se fossero una porzione di essa Realta, allo stesso modo di
come voi considerate il pianeta Terra il contenitore dell’intera realta della Terra in un certo tempo. Questo
perché la Realta assoluta, prescindendo da ogni limitazione, non pud contenere oggettivamente esistenti
quei mondi la cui esistenza e frutto appunto della limitazione. Se infatti la realta fosse quale voi la percepite,
0 quanto meno esistesse oggettivamente un mondo del quale poi ciascuno avesse una sua immagine, ne
deriverebbe che la vera condizione e qualita di tutto sarebbe uno stato reale di frazionamento e quindi
verrebbe meno l'unita di Dio Tutto Uno Assoluto e, con essa, la trascendenza di Dio, la sua assolutezza e
addirittura la sua esistenza; perché il divenire sarebbe reale e Dio — pur volendo continuare a concepirlo
come l'insieme del Tutto — non potrebbe che essere un ente virtuale, mai identico a se stesso, e in mancanza
dell’unita, destinato comunque alla disgregazione come il Tutto esistente. Infatti cio che mantiene in vita un
organismo é l'integrazione armoniosa delle parti, quindi I'unita del corpo.”

kkk

Pur essendo assai stimolante questa concezione unitaria della Realta, come potrebbe essere quella di
un’Entita per la quale siano sviluppate all’infinito le sue caratteristiche, mantenendosi in essa I'essenza
aggregante, si deve ammettere, che questa assioma di fondo, come un a-priori che condiziona tutto lo
sviluppo logico del ragionamento, potrebbe disturbare un po’, perché implica una concezione della vita
sostanzialmente religiosa. Cio per un osservatore che voglia mantenere la propria laicita non e facile
d’accettare. Compensa questo disagio il rigore logico di questa Voce, che riesce da tale premessa a dedurre

una concezione del divino, che risuona in modo assai convincente nell' intimo. Rimane comunque il fatto, e
2



non si pud non sottolinearlo, quanto la cosa stoni, anche se forse € impossibile fare altrimenti, perché il
punto di partenza, per quanto lo si voglia giustificare con i lumi della ragione, non pud che essere accettato
mediante un atto di fede

Kempis: “Questo discorso e la concezione logica di una determinata concezione di Dio, cioé di Dio Assoluto
e quindi, come tale, che comprende in sé tutto quanto esiste, percio di un Dio immanente, ma al tempo
stesso trascendente perché non condizionato dal tutto esistente.”

Come gia osservato, questo e il postulato di partenza dell’insegnamento logico della filosofia del Cerchio;
senza di esso cade tutto, I'ammetterlo richiede fede, anche se bisogna dire che si tratta di una fede che
cerca la propria conferma nell’esperienza e nel buon senso. Infatti posto dinnanzi al dilemma “caso o
finalita” e assai difficile, negare I'ordinata intelligenza del mondo della natura. Comunque al riguardo, in
nome della obbiettivita laica, ci limitiamo soltanto ad enunciare il messaggio della voce mantenendo un

sostanziale agnosticismo.

kkk

Kempis: “Certo, ciascuno é libero di immaginarsi anche una concezione assurda di Dio, come quella del Dio-
persona che con un atto di volonta ha creato il mondo fuori di sé; ma, cosi concependolo, implicitamente lo
pone dentro un tempo con tutto quello che seque, come per esempio I'inequaglianza a se stesso e percio la
non costante perfezione. Inoltre lo rende incompleto perché mancante della sua creazione, estranea al suo
essere. Altrettanto dicasi se lo si immagina come forgiatore del caos materiale preesistente. Insomma,
I'unico concetto del divino che logicamente consente di attribuire a Dio i caratteri di assolutezza, infinita,
eternita, completezza, perfezione, onnipresenza, onniscienza, eccetera, é quello di cui vi parliamo
continuamente. Chiunque creda in Dio pud immaginarLo come vuole, anche come un asino volante, ma
implicitamente crede al Dio di cui vi parliamo perché é I'unico che puo esistere._Parlare della Realta e

parlare della sua natura.”

k% k

E qui esplicito il pensiero di Kempis, si vede chiaramente come il cuore della sua visione della Realta trovi
nella logica il suo punto cardine. L’assolutezza comporta quale inevitabile conseguenza del ragionamento
tutte quelle caratterizzazioni che lui enuncia. Si pud non accettare la premessa, non ritenere esaustivo
I'argomentare della logica, ma il rigore della necessita non pud essere eluso. In altre comunicazioni Kempis
ha affermato che, per chi non ha il dono dell’intuizione spirituale, la logica € un buono strumento di verita,
perché, se anche non si pud dire che tutto cio che € logico € vero, altrettanto la contraddizione & sempre
prova di falsita. Qualcuno potrebbe osservare che la dialettica unifica e supera I'ossimoro “tesi e non tesi’
mediante la sintesi; cio € degno di considerazione, mail filosofo Karl Popper osserva che “La vaghezza é un
altro dei pericoli della dialettica”, cosi per lui non c’e valore di certezza nella dialettica, soltanto di
probabilita.

*kk

Kempis: “Allora, concesso che la Realta assoluta non pud contenere come oggettivamente esistenti i mondi
che voi percepite, e al tempo stesso, dato che niente puo essere estraneo ad essa altrimenti non sarebbe
tale, quei mondi sono contenuti in essa quali sono percepiti dagli esseri. Mi rifaro all’esempio del colore, che
penso possa chiarire. Il colore in sé, quale e percepito, non esiste come lo conoscete perché é un prodotto

3



della mente percepente. Ora, la Realta assoluta, in quanto totale, non pudé non comprendere il colore;
d’altra parte il colore, come lo conoscono gli oggetti percepenti, oggettivamente non esiste, percio é
compreso nella Realta assoluta come tutte le altre percezioni degli esseri. In Dio non esiste il colore azzurro,
ma esistono tanti azzurri quanti sono quelli percepiti dagli esseri. Allo stesso modo é del freddo o del caldo:
nella Realta assoluta non esiste freddo o caldo, perché le cose in sé sono fredde o calde solo in relazione alla
valutazione del soggetto percepente.”

Questa osservazione permette di dare grande valore ed importanza ad ogni percezione della nostra vita,
perché, se anche soggettiva, esprime una frazione dell’Esistente, Che & costituito da ogni attimo di
coscienza ed ¢ tale che, se ne mancasse uno soltanto, perderebbe la Sua eterna ed immutabile perfezione,
quindi ogni fotogramma percepito esprime il divino. L'essere consapevoli di questo, se letto dalla
prospettiva dell’io, puo determinare orgoglio, ma anch’esso, nell’economia della totalita, € un aspetto di
Dio sia pure nella Sua manifestazione del relativo.

kkk

Kempis: “In una delle ultime comunicazioni ho affermato che a qualita diverse corrispondono sostanze
diverse e che nella dimensione in cui non esiste la percezione — cioé nel mondo del sentire — la qualita si
identifica con la sostanza. Cio potrebbe sembrare in contrasto con quello che affermavo prima, cioé che la
non realta oggettiva della molteplicita in generale é del mondo percepito in particolare. Ma in effetti il
contrasto esiste solo se si riduce la vita percettiva del soggetto ad un suo sogno svincolato da quello degli
altri. Mentre esistono comun denominatori nelle percezioni dei soggetti che costituiscono quei vincoli, fra
I'uno e I'altro, creatori dell’apparente oggettivita del mondo percepito. In altre parole, che il mondo che
percepite non esiste oggettivamente, ormai lo avete capito;, come avete capito che la vostra vita non e un
sogno nel senso irreale del termine. Si tratta di spiegare come queste due concezioni opposte siano in parte
vere e come possano coesistere.”

Questo & un punto focale della lezione. Come si concilia la non oggettivita della nostra percezione con il
fatto che la vita non puo considerarsi solamente un’esperienza onirica? Vedremo pil avanti come Kempis
risolve la questione. A noi per ora viene da tenere presente, quale punto importante, il comun
denominatore delle percezioni dei singoli soggetti percepenti; da qui partira I'ulteriore argomentazione del
Maestro.

Kempis: “Cerchiamo di immaginare la sostanza di cui é costituito Dio nella sua totalita: essa non puo che
essere in sé ad uno stato indifferenziato. Infatti, se come prima ho spiegato si ammette I'impossibilita che i
mondi esistano oggettivamente inseriti nella Realta assoluta, ne deriva che la divina sostanza da cui essi
trarrebbero esistenza é oggettivamente indiversificata: ed ecco la famosa unita base identica per ogni cosa
esistente, sempre intuita e ancora ricercata. Tuttavia, per coglierla in quella condizione di indifferenziazione,
e necessario coglierla nella sua totalita.”

kkk

Il problema, che prima si & posto, riguarda il fatto di come possa conciliare Kempis la sua affermazione
secondo la quale la nostra percezione non sia assolutamente reale, pur restando la nostra esperienza non
soggettiva e non disgiunta dall’'unita del Tutto. Il Maestro affronta questo ossimoro individuando una ‘Unita

4



Base’ che valga per tutto cid che esiste, concetto vicino alla concezione atomistica, ma sostenuto dalla non
facile a comprendersi affermazione, che il suo carattere di indifferenziazione puo essere colto soltanto in
una visione di totalita. Viene da osservare che soltanto la Coscienza Assoluta puo fare cio e che quindi tutto
guesto rimane per noi soltanto una bella e stimolante ipotesi, sia pure supportata dalla logica. Comunque,
se alla base di cid che appare soggettivo c’e l'unita, si puo facilmente dedurre che questo non lo sia
veramente tale, ma che I'apparente forma nasconda I'essenza del reale.

Kempis: “Supponiamo, ora, in questo oceano di coscienza impersonale, di creare un centro di coscienza in
qualche modo distinto dal resto, ossia un centro individualizzato, e di dargli la capacita di percepire la
sostanza divina nella quale é immerso. Ora, il fatto stesso di enucleare una parte della sostanza divina per
farne un centro di coscienza, implica necessariamente una limitazione; cosicché la percezione della restante
sostanza nella quale il centro autocosciente é immerso, é una percezione limitata. L’ effetto della percezione
limitata e quello di vedere diversificata la sostanza in se stessa indifferenziata, e di vedere come oggettivo
un mondo che, al di la della limitazione del soggetto percepiente, non esiste.”

Bisogna qui ricordare, che nella concezione dei Maestri del Cerchio Firenze 77, la Coscienza Assoluta in se
stessa si limita, dando luogo ad un frazionamento della Realta Assoluta, soltanto virtuale pero, perché cosi
ora percepita da una coscienza autolimitatasi.

k% k

.

Kempis: “Quindi non é un sogno, cioé qualcosa che esiste unicamente nella mente del soggetto percepiente
ed é da lui solo percepito; infatti chiunque abbia le stesse limitazioni o gli stessi sensi limitati, percepisce la
stessa realta basilare, salvo ad avere poi la sua interpretazione soggettiva; cosicché la realta percepita non
e in se stessa esistente ed é legata alle limitazioni percettive del soggetto percepiente. Tuttavia, proprio il
fatto che i soggetti che abbiano le stesse limitazioni percepiscono lo stesso tipo di realta, crea una realta
comune ad essi soggetti che ha per loro il sembiante di realta oggettiva. Quindi, né sogno né realta
oggettiva; pur essendo il mondo del percepiente tanto soggettivo da rasentare il sogno, e percepito tanto
realmente, in forza delle comuni percezioni, da sembrare esistente in sé.”

*kk

In tali affermazioni possiamo ritrovare anche delle assonanze con la filosofia di Emanuele Kant. A questo
proposito viene da osservare come sia possibile individuare nell’insegnamento del Cerchio alcune intuizioni
presenti nelle concezioni di altri grandi filosofi, ma le comunicazioni, che sono state date nell’arco di ben 37
anni da Roberto Setti, prese in una sintesi globale ed unitaria vanno oltre.

Kempis: “Allora, quando affermiamo che a qualita diverse corrispondono sostanze diverse parliamo di quel
mondo che é costruito dal soggetto percepiente in forza delle sue limitazioni percettive, che € comune a tutti
i soggetti che percepiscono con le stesse limitazioni e che, per questo, ha parvenza di oggettivita ma che in
effetti non esiste oggettivamente. Sicché le sostanze diverse non lo sono in assoluto: appaiono, si mostrano
diverse alla limitazione dell’ente creatore.”



Quantita e qualita sono le due facce di una stessa medaglia, quindi la realta cosi descritta dai Maestri del
Cerchio non ¢ ideale ma tangibile. Ogni coscienza relativa crea un suo mondo, che ha una sua concretezza,
data dalla quantita-qualita del sentire di coscienza in atto, ma poiché questo si fonde secondo fasi
successive nell’Unita tutta in sé inglobante, la sostanza finale non pud che essere materia indiversificata,
perché determinata dalla quantita-qualita di Dio.

kkk

Kempis: “E difficile per voi comprendere tutto cio perché, per voi, una cosa se & vista da tutti é oggettiva,
esiste indipendentemente dal soggetto percepiente; mentre cosi non é. Anche nel campo della soggettivita
pura esistono le allucinazioni collettive. Il fatto che un fenomeno si riproduca tutte le volte che si
riproducono certe condizioni e che sia visibile a tutti, non significa che la realta sia oggettiva in senso
assoluto. Questo porta ad affermare e capire che, se mutassero le limitazioni dei soggetti percepienti,
muterebbe la realta; e ci fa comprendere come possano esistere mondi paralleli, dimensioni, piani e stati
diversi in uno stesso ambiente. A parita di limitazioni percettive, stessa appartenenza a quei mondi o stati
strettamente inerenti a quelli limitazioni perché da esse originati.”

Non e facile entrare in questa logica, pensare che cio che ¢ intorno a noi sia frutto della nostra creazione-
percezione puo turbare, male inteso puo portare alla follia, ma se ci meditiamo sopra, tutto questo &
veramente stimolante, per certi versi direi quasi esaltante: Ognuno & completamente responsabile della
propria vita, perché ne e il creatore, sia nel bene che nel male! Ma vedremo come questa forma di
esistenzialismo non sia cosi estremizzato come sembra.

Kempis: “Questa é la realta nella quale vive I'essere limitato; una realta che, come ho detto, non puo
essere oggettiva. Perché non potrebbe essere totalmente soggettiva?, un sogno individuale svincolato da
ogni punto di contatto con i sogni altrui? Certo una ragione c’é perché non sia cosi. E la si puo spiegare dal
punto di vista dell’evoluzione dell’essere; ma é gia viziata in partenza perché I'essere non evolve al di la
dell’apparente divenire; oppure dal punto di vista della natura di Dio, correndo il rischio di dare una
spiegazione incomprensibile e quindi inutile. Tuttavia puod esistere un’iniziale via di mezzo che rappresenti
un primo approccio alla questione.”

Non possiamo fare a meno di osservare come sia assolutamente imprescindibile da questo insegnamento la
fede in una finalita di tutto l'esistente, quindi non pud certamente essere condiviso da una persona
assolutamente atea, un agnostico invece, puo trovare stimoli per considerarlo una ragionevole ipotesi di
una nuova prospettiva di vita.

*kk

Kempis: “Spero che abbiate posto attenzione al fatto che — incubi a parte — nei sogni sia estremamente
facile capire qualcosa, scrivere bene, cantare bene e via dicendo. Insomma nel sogno, ad esempio, una
poesia é bella non perché la si é letta e giudicata tale, ma perché la storia che si sta sognando la esige bella:
e bella a priori. Se poi devi leggerla, ti sfuma fra le mani, non la cogli pit; pero rimane la convinzione che si
tratti di una bella poesia.”

*kk



Trovo questa osservazione estremamente vera, perché verificabile continuamente nella nostra esperienza;
da notare I'analogia che possiamo fare con la percezione della realta durante lo stato di veglia, anche
questa ha degli a priori, cioé le limitazioni del sentire di coscienza; |'evoluzione pero la modifica fino a
ribaltarla completamente.

Kempis: “Il fatto é legato all’allontanamento della percezione della realta fisica. Infatti, quanti sono per
esempio i pittori che si drogano e sotto I'impulso alienante della droga credono di dipingere chissa quale
capolavoro, rimanendo poi delusi cessato I'effetto alienante? E — aggiungo io perché voi non lo ricordate —
fra una incarnazione e I'altra, nei piani astrale e mentale, come é facile essere pit disponibili, convincersi!
D’altro canto in questo stato, come in quello di sogno naturale o di droga, non v’é evoluzione, come non v’e
muovere di cause. Le visioni che emergono in quegli stati, o le azioni che immaginosamente si compiono,
sono prive di effetti; al massimo sono indice dell’interiorita dell’individuo. Ed é logico che sia cosi: se fosse
possibile evolvere assolutamente prescindendo dal piano fisico, perché esisterebbe questo piano?”

k% k

Queste osservazioni di Kempis fanno capire quanto grande sia il valore dell’incarnazione; ¢ il contrasto
determinato dalla densita della materia fisica che permette la consapevolezza prima e poi la comprensione.
Tutto cido mette in evidenza I'importanza di una concezione anche materialistica della realta, purché non
intesa come visione globale, ma solo come momento di passaggio nell’evoluzione della coscienza, dal quale
essa non puo prescindere.

k% k

Kempis: “Se la coscienza assoluta — per essere tale — non puo che essere necessariamente la sintesi unitaria
di tutti i possibili sentire, i quali altrettanto necessariamente non possono che essere diversi fra loro e da
essa, ne discende che il sentire possibile piti semplice é il piti limitato. E il sentire pit limitato non pud che
corrispondere alla pit grossolana forma di esistenza, che é appunto quella che si manifesta nel mondo
fisico. Sicché necessariamente a sentire limitati corrispondono forme di vita grossolane in mondi
grossolani.”

Ogni sentire con la sua esistenza esprime un unico ed insostituibile elemento della Coscienza Assoluta, la
quale se ne fosse priva non potrebbe essere piu la stessa; da questo deriva il grande valore di ciascun
sentire, anche per quello pilu limitato, che in quanto tale si esprime prevalentemente sul piano fisico. In
fondo si puo dire che con questi concetti i Maestri del Cerchio, pur enunciando delle verita altamente
spirituali, invitano a non dimenticare I'importanza della materia in tutte le sue espressioni, persino quelle
piu sgradevoli e riprovevoli. Pud turbare, ma bisogna ammettere che: “Tutto & Dio”. Ovviamente questa
affermazione va saputa interpretare con il dovuto equilibrio, I'innocuita rimane sempre l'insostituibile
approdo per la coscienza di ogni essere umano.

*kk

Kempis: “Chi dice che esistono esseri che hanno la loro evoluzione pur non avendo mai toccato i mondi
della percezione, parla per supposizioni e non per conoscenza diretta. O chiama esseri energie intelligenti
ma prive di coscienza, come se confondesse I'uomo con i robot.”

*kk



Con questa affermazione si mette su un piano di relativa eguaglianza tutto I'esistente, poiché e evidente
come anche l'essere piu evoluto sia passato dai livelli piu bassi. Tutto questo se visto nell’ottica del
divenire; se invece osserviamo la realta con la logica dell’essere, come i Maestri del Cerchio insegnano,
allora Tutto appare li, immobile, in un Eterno Presente, mentre la percezione del movimento € solo la
“magica illusione della dualita”.

kkk

Kempis: “A sentire meno limitati corrispondono forme di vita meno limitate e quindi mondi meno
grossolani; percio gli esseri continuano la loro evoluzione anche fuori dai mondi della percezione, quando il
sentire che manifestavano é ampio. Ma il sentire piti semplice, che necessariamente fa parte della loro
individualita, non puo che manifestarsi e sussistere nei mondi grossolani. Questo proprio per il concetto di
realta. Infatti quei mondi non esistono oggettivamente, cioé indipendentemente da coloro che li abitano,
ma esistono proprio per creazione percettiva dei loro abitanti: sono creati dai sentire pitu semplici. Ecco
perché diciamo che le situazioni dei mondi della percezione non sono che estrinsecazioni del sentire.”

k% k

Come gia e stato detto sono i sentire che creano in base alle loro limitazioni i mondi della percezione,
mondi che sono tanti quanti i sentire, ma che acquistano una loro relativa oggettivita in base ai comuni
denominatori degli stessi. In altri termini la realta che noi viviamo trova la sua ragione d’essere
nell’analogia dei gradi della coscienza.

k% k

. ¥

Kempis: “Ogni essere € un insieme di sentire legati in successione logica dal piti semplice al pit complesso,
che quindi si manifestano nella stessa successione. Dire che esistono esseri che non si sono mai incarnati, o
mai si incarneranno, é come dire che esistono esseri privi di meta del loro corpo, o che e logica e
conseguente e completa un’equazione priva della meta della sua impostazione. Un essere non puo essere
completo privo dei suoi sentire piti semplici, ed i sentire piti semplici sono propri dei mondi della percezione:
non esistono indipendenti da quelli.”

k% k

L'immagine dell’esistente quale complesso algoritmico matematico affascina non poco, lo splendore e la
bellezza del rigore della logica ricordano, come il filosofo Bertrand Russell sosteneva, I'esaltante armonia di
una scultura greca. Cosi Kempis conclude la sua lunga comunicazione:

*kk

Kempis: “Ma questo non significa che ciascuno debba crearsi un suo mondo soggettivo inerente al suo
sentire ed a quello debba attendere esclusivamente. Al contrario: tanto piu la visione del mondo diventa
soggettiva, cioé isolata, e quanto meno si evolve. Cosa succede quando un essere dal sentire ancora
ancorato al mondo fisico, da esso si aliena, si distacca in qualche modo? Cessa di produrre cause, di
evolvere, e, da un evento rimedio naturale, vi viene di nuovo inserito. Vivere una vita totalmente soggettiva
e liberarsi di certe limitazioni non gia per superamento, ma per non realizzazione, per non attuazione; quindi
e impedire ad una certa quantita di sentire, di manifestarsi, di esistere.”

kkk

Questo singolare “idealismo-materialista” insegnato dalle Entita, sia pure nell’ottica dell’illusorio divenire,
prospetta, mediante il rapporto dialettico fra quantita e qualita, una concezione che permette di conciliare

8



la sublime trascendenza del Padre del Cristo con I'aspirazione di giustizia di tutti coloro che, come Marx e
tantissimi altri, pur non credendo in Dio, hanno operato ed operano, anche sacrificando se stessi, per il
bene dell’'umanita.



